LA IDEA DE «TRADICION» Y OTROS CONCEPTOS CON ELLA RELACIONADOS
EN LAS OBRAS DE HENRY CORBIN Y RENE GUENON

APUNTES PARA UN ANALISIS COMPARADO DE
DOS VISIONES DISTINTAS DEL HECHO TRADICIONAL

Agustin Lopez Tobajas

René Guénon y Henry Corbin son dos figuras caracteristicas del siglo XX en el estudio de las
tradiciones espirituales, que se sitian, en muchos aspectos, en una relacion de polaridad; ain compar-
tiendo ciertos elementos comunes —lo que hace posible su asociacién—, las obras de Guénon y Cor-
bin se iluminan sin embargo reciprocamente por contraste. Del analisis comparado se deducen dos
formas distintas de entender la idea de «tradicion» y los conceptos fundamentales con ella vinculados;
por tanto, dos ideas también muy distintas de lo que significa «cambio» y «permanencia» en relacion
con la tradicion.

Por una cuestion de afinidades subjetivas, existentes de hecho y dificilmente eludibles, mi
planteamiento tendra probablemente més de lectura corbiniana de Guénon que de lectura guenoniana
de Corbin. No ocultaré que la obra de Corbin despierta en mi mas interés que la de Guénon vy, en tal
sentido, este apunte de analisis comparado pretende también resaltar especialmente ciertos aspectos
que creo fundamentales en la obra de Corbin en relacién con el tema que nos ocupa; paralelamente,
trato también de resaltar algunos puntos que, a mi entender, estan poco claros o se prestan a discusion
tanto en la obra de uno como de otro.

I. Los personajes: vida y contexto

I.1. Unos trazos biograficos: afinidades y contrastes

Las biografias de estos dos autores nos ofrecen ya ciertas coincidencias y ciertas disparidades
que resultan significativas cuando se interpretan a la luz de la obra que elaboraron: ambos franceses,
coincidieron, pues, en el espacio, pero también en el tiempo, si bien con un ligero desfase: el naci-
miento de Guénon antecede en diecisiete afios al de Corbin (1886 y 1903), y su muerte, en veintisiete
(1951 y 1978). Guénon nace en una familia de la burguesia media de finales del siglo XIX y, conse-
cuentemente, vive su infancia y su primera juventud en el ambiente de catolicismo tradicionalista y
formalista propio de ese medio social. Corbin, por el contrario, aun siendo catélico por tradicién fami-
liar, pronto se rebelard contra ese ambiente para hacerse protestante. Catolicismo tradicionalista y pro-
testantismo me parecen referencias importantes que se reflejaran de forma decisiva en la orientacion
de ambos autores.

Es quizas igualmente significativo que las primeras inquietudes intelectuales de Guénon le
orientaran hacia los medios ocultistas con los que se mantuvo profundamente ligado durante siete
afios, mientras que Corbin siempre estuvo inmerso en los medios académicos universitarios, que ex-
cluian cualquier acercamiento de ese tipo. Otra significativa complementariedad la encontramos en la
temprana inclinacién guenoniana, que mantendra durante toda su vida, por Oriente y, en especial por
la India, mientras que los intereses juveniles de Corbin se dirigen hacia la filosofia alemana (excep-
tuando un fugaz interés de primera hora por la India). Oriente atrajo ciertamente a los dos, pero mien-
tras el «Oriente de las eternas luces» corbiniano es un Oriente imaginal, que «no se encuentra en los
mapas», el que atrajo la atencién de Guénon fue un Oriente mas préximo a la dimension fisica.

Otra polaridad extremadamente reveladora podria ser el especial interés de Corbin por la md-
sica, gue contrasta con el interés de Guénon por las matematicas, y que anuncian, sin duda, lo que el
tiempo confirmard como una mentalidad mas musical e incluso poética en Corbin frente a una menta-
lidad basicamente matematica y racionalista en Guénon. La imagen es otro elemento respecto del cual
manifiestan un radical antagonismo: con un papel crucial en la visionaria espiritualidad corbiniana, es
sencillamente excluida por un Guénon radicalmente iconoclasta.

En este juego de aproximaciones y separaciones, hay que sefialar también que Guénon murid
como musulmén en Egipto, donde transcurrié gran parte de su existencia. Corbin dedic6 toda su acti-



vidad al Islamy, enamorado de Iran, alli paso, en estancias sucesivas, buena parte de su vida, aunque
jaméas manifestd ni dio pie a pensar que se hubiera convertido al islam. En todo caso, parece coherente
que el inicialmente catdlico Guénon se orientase hacia el sunnismo, y el protestante Corbin se sintiera
atraido por el chiismo.

Una curiosa coincidencia de Ultima hora: es conocido el interés de Guénon por la Masoneria,
tema al que dedic6 numerosos articulos. Al parecer, Corbin se habria acercado a esta organizacién ha-
cia el final de su vida e incluso se habria afiliado a la Gran Logia de Francia.> Guénon, por su parte,
habia pertenecido en su juventud a la Logia Thébah, dependiente de la Gran Logia de Francia, y al fi-
nal de su vida inspiraria la creacion de la Gran Triada, también bajo los auspicios de la Gran Logia de
Francia.

Por Gltimo, es interesante constatar la distinta vision que de si mismos tenian ambos autores.
En lo que atafie al conocimiento, Guénon se veia situado en un nivel superior al resto de sus contem-
poraneos: «No hay, que sepamos, nadie que haya expuesto en Occidente ideas orientales auténticas
salvo nosotros [Es decir, “salvo yo”, dado el caracteristico uso guenoniano de la primera persona del
plural.]»?. Pretendiendo dar la impresion de estar en posesion de un saber poco menos que absoluto®,
es llamativa su consideracion de si mismo como un paradigma de la mas perfecta objetividad, y su
idea de ocupar una posicion privilegiada que no comparte con nadie.* Era, sin duda esta conviccion lo
que le impedia ver cualquier problema en su pretension de que todo el mundo se justificase con avales
«tradicionales» y que, por lo que respecta a si mismo, se considerase eximido de especificar cualquier
filiacion o simplemente de aclarar el origen de sus fuentes,® uno de los reproches que mas habitual-
mente se le han dirigido desde el mundo académico. Corbin, por su parte, siempre se vio a si mismo
como un simple estudioso del islam («Soy orientalista e iranista: todo eso y nada mas que eso»)®, si
bien —tal vez por modestia— evité definirse a si mismo como lo que, sin duda, por encima de todo
fue: un fil6sofo, es decir, un amante de la sabiduria, un hombre que se plante6 los problemas eternos a
que se ha enfrentado la humanidad y trat6 de profundizar en ellos mediante la reflexion y la apertura a

! Asi se afirma en Travaux de la Logie national de recherches Villard de Honnecourt, n® 2 (1980), pag.
220: «Recordemos que Henry Corbin era miembro de la Gran Logia Nacional Francesa» [«Rappelons que Henry
Corbin était membre de la Grand Loge National Francaise»].

2 La crisis del mundo moderno, Paidés, Barcelona, 2001, p. 125.

3 Un saber que muchos, naturalmente le han discutido. Conocia bien el Vedanta y es de suponer que lle-
g6 a profundizar en el Islam (aunque sus textos sobre la materia no sean abundantes), pero Marie France James
(Esotérisme et christianisme autour de René Guénon, Paris, 1981) y, sobre todo, Jean Borella (Esotérisme gué-
nonien et mystére chrétien, L’ Age d’Homme, Paris, 1997), han mostrado de forma contundente que conocia po-
co el cristianismo; se ha sefialado en diversas ocasiones su desconocimiento de la filosofia occidental (véanse,
por ejemplo, los trabajos de André Conrad y Catherine Conrad en Cahier de [’Herne: René Guénon, L Herne,
Paris, 1985), asi como de la Cabala (toda su informacion procedia de los discutibles trabajos de Paul Vulliaud), y
lo mismo de las tradiciones de los pueblos sin escritura, hacia los que manifiesta un paternalismo etnocéntrico
muy propio de su tiempo (véanse las diversas alusiones en Oriente y Occidente, a «negros», «salvajes» y «tribus
barbaras»), del gnosticismo, etc. El problema, por lo demas, no es tanto su ignorancia en estos campos, cuanto su
voluntad de dar la impresion contraria.

4 Véase su declaracion en el prélogo de Autoridad espiritual y poder temporal, Paidds, Barcelona, 2001,
pp. 11-12 (la cursiva es mia): «Pretendemos situarnos exclusivamente en el dominio de los principios; es esto lo
que nos permite permanecer totalmente al margen de toda discusion, de toda polémica, de toda disputa de escue-
la o partido [...] Siendo absolutamente independientes de todo lo que no sea la verdad pura y desinteresada, y de-
cididos a permanecer en ella, nos proponemos simplemente decir las cosas como son [...] Advertimos una vez
mas que no estamos dispuestos a dejarnos encerrar en ninguno de los marcos ordinarios, y que seria perfecta-
mente vano tratar de aplicarnos cualquier etiqueta, pues, entre las que son habituales en el mundo occidental, no
hay ninguna que en verdad nos convenga».

5> «No tenemos que informar al pablico de nuestras verdadera fuentes... éstas no comportan en absoluto
referencias», palabras de Guénon citadas por P. Chacornac en La vida simple de René Guénon, Obelisco, Barce-
lona, 1987, p. 108.

& Citado por Jean Moncelon, en www.moncelon.com, conferencia del 24 de enero de 2002. En todo caso,
también Corbin tenia sus «peculiaridades»; llama la atencion la desconcertante valoracién que puede llegar a ha-
cer de cosas mas 0 menos problematicas (por ejemplo, la via espiritual de los mormones) o de obras literarias de
segunda o tercera fila que parecen adquirir a sus 0jos una relevancia desconcertante.



las facultades superiores del conocimiento. Y acaso Guénon, fueran cuales fuesen sus pretensiones,
¢fue realmente algo distinto de eso?

I.2. Contactos tangenciales

Los dos hombres se ignoraron casi por completo de forma llamativa; Corbin no signific6 pro-
bablemente apenas nada para Guénon, aunque éste si fue tenido un poco mas en cuenta por aquél. Po-
siblemente, la vision que Corbin tenia de Guénon fue evolucionando desde sus afios juveniles en el
sentido de un progresivo alejamiento. EI primer trabajo editado de Corbin, en 1927, hacia referencia
precisamente a la obra de Guénon.” En él, Corbin afirmaba que Guénon tenia «el mérito de haber pre-
sentado una India despojada de todo falso romanticismo» y de «haber roto definitivamente el equivoco
[...] que asociaba el pensamiento hind( con el ocultismo, la teosofia y muchas otras divagaciones». Su
obra le parecia igualmente «una excelente introduccion al punto de vista de la metafisica pura». Sefia-
laba también la «gran deuda intelectual» que todos los interesados en las relaciones entre Oriente y
Occidente tenian hacia Guénon, si bien al mismo tiempo no dejaba de marcar una cierta distancia:
Corbin no podia compartir «su critica acerba de toda la filosofia occidental»® y hablaba de la necesi-
dad de encontrar una sintesis armoniosa entre el pensamiento de esos dos mundos, propuesta que difi-
cilmente hubiera aceptado Guénon, para quien Occidente suponia sencillamente una desviacion frente
al recto orden de las cosas representado por Oriente.

Habrian de pasar mas de treinta afios para que Corbin se volviera a referir explicitamente mas
que a Guénon al guenonianismo en respuesta a los ataques dirigidos por un guenoniano paquistani, M.
H. Askari, a su obra La imaginacion creadora en el sufismo de Ibn Arabf, lo que dio origen a una po-
Iémica centrada en la cuestion del personalismo o el impersonalismo y en el tema de la ortodoxia,’
asuntos a los que me referiré posteriormente. Corbin acusaba ahi a los guenonianos de un «dogmatis-
mo unilateral y mortal, mas grave que el que ellos reprochan a los occidentales» y, aunque sefialaba la
diferencia entre el guenonianismo y Guénon, no dejaba de criticar directamente a éste por haber «inte-
lectualizado la busqueda espiritual». Reprochaba a Askari el denunciar «la “interioridad” como “la
mayor de las tentaciones”, cuando todos nuestros espirituales son peregrinos del mundo interior». (Y
parece verosimil que Corbin pensara también en Guénon al formular este reproche.)

Estas son —que yo sepa— las Unicas referencias explicitas a Guénon que se encuentran en la
obra de Corbin, aunque, ciertamente, hay alusiones criticas dispersas en sus libros —escasas pero muy
significativas— que de forma inequivoca apuntan a él —o, en general, a la escuela tradicional—, aun-
que nunca mencione nombres.’® Esas alusiones van siempre en el sentido de criticar su dogmatismo,
su sectarismo, su rigidez y sus autolegitimadas pretensiones de representar a la Tradicion. Guénon, por
su parte, s6lo en una ocasion se ocupd en sus escritos de Corbin: fue en su resefia sobre la obra Sohra-
vardi d’Alep** y su tratamiento fue mas o menos el que habitualmente dispensaba a todos los que él
calificaba despectivamente de «orientalistas». Guénon parecia asociar muy estrechamente —
probablemente demasiado— a Corbin con Massignon, cuya obra debié de conocer algo mas y al que
no profesaba ninguna simpatia.

1.3. Los entornos

" «Regards vers 1’Orient» articulo publicado con el pseudénimo Trang-ni en La Tribune indochinoise,
Paris (15 de agosto de 1927), pp. 4-5.

8 Citas tomadas de Xavier Accart, René Guénon ou le renversement des clartés, Edidit Arché, Paris y
Milan, 2005, pags. 203-204.

® En concreto, en una carta publicada en «Correspondence», Revue de métaphysique et de morale 2
(1963), pp. 234-237, revista que habia publicado anteriormente el texto de Mohammad Hassan Askari, «Orient et
Occident: Ibn Arabi et Kierkegard» en el que el autor criticaba las propuestas de Corbin sobre 1bn Arabi.

10 Por ejemplo: «...la rigidez inamovible de una cierta “tradicién”, cuya elaboracion tedrica se ha realizado
en Occidente en nuestros dias...» (El hombre luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000, p. 120); o en Cuerpo
espiritual y tierra celeste, donde recuerda que €l utiliza el término «tradicional» sin pretender «insinuar la idea de un
magisterio, secreto e impreciso, con el que los occidentales se invisten de autoridad cuando tratan de estas cosas»
(Terre céleste et corps de résurrection, Buchet Chastel, Paris, 1960, p. 187).

11 «Compte rendu de 1947 de Henry Corbin, Suhrawardi d’Alep, fondateur de la doctrine illuminative
(ishraq)», en Apercus sur [’ésotérisme islamique et le taoisme, Gallimard, Paris, 1973, pp. 143-144 [Sobre el
esoterismo islamico y el taoismo, Obelisco, Barcelona, 1983].



Puede ser de utilidad situar a estos dos pensadores en el marco que de forma natural les co-
rresponde: en el caso de Guénon, un movimiento intelectual que comienza con él, y al que se suele ha-
cer referencia con las expresiones «escuela tradicional», «perennialismo», «tradicionalismo», etc., que
tiene en F. Schuon, A. K. Coomaraswamy y T. Burckhardt —ademas, claro esta, del propio Guénon—
a sus representantes mas caracteristicos. Mas de medio siglo después de la muerte de Guénon, y desa-
parecidos ya todos sus representantes de primera linea, la «escuela tradicional» sigue con vida en pe-
quefios grupos dispersos por todo el mundo, con un caracter distinto segin su orientacion sea schuo-
niana o estrictamente guenoniana.

La obra de Corbin, por el contrario, no esta ligada al marco contextual de una escuela tan defi-
nida y, aungue sirva de referencia para muchos, Corbin se nos presenta, al revés que Guénon, como
una figura relativamente solitaria a nivel intelectual. No hay duda de que su colaboracion con Eranos
es importante, pero la relacion Corbin-Eranos no es andloga a la relacién Guénon-«escuela tradicio-
nal». Eranos se caracterizaba por dar cabida a una diversidad de orientaciones y no puede hablarse de
una identidad de planteamientos entre Corbin y Eranos, entre otras cosas porque nunca fue objetivo de
Eranos —al menos en el tiempo en que Corbin particip6 en el circulo de Ascona— el dotarse de nin-
gun tipo de identidad ideolégica o confesional mas alla de una orientacion basica de caracter muy ge-
neral. En todo caso, si se quisiera encontrar un marco especifico para su actividad, un marco realmente
afin a su pensamiento, seria mas oportuno mirar hacia la Universidad San Juan de Jerusalén (USJJ)*,
proyecto creado y disefiado por él a su medida, lo que no era el caso de Eranos, al que se unié cuando
el circulo contaba ya con dieciséis afios de existencia. Eranos debia resultar a sus ojos de un universa-
lismo un tanto dispersante; por el contrario, la USJJ focalizaba su estudio en las religiones del Libro,
el ambito en el que Corbin se sentia a gusto; alli trat6 de configurar lo que en el académico marco era-
nosiano no resultaba posible: una caballeria espiritual, que era para él un proyecto de vida*®. Sin duda,
el hecho de que Corbin s6lo sobreviviera cinco afios a la primera sesion de la USJJ es la causa de que,
sin embargo, se le asocie mucho mas facilmente con Eranos, donde estuvo presente, afio tras afio, sin
fallar nunca, durante tres decenios. Seria interesante saber como valoré Corbin la marcha de la USJJ
mientras estuvo al frente de la institucion, pero la informacion publicada de que se dispone al respecto
es escasa. En todo caso, da la impresion de que no consigui6 dar verdadera consistencia a ese proyec-
to, que desapareceria nueve afios después de su muerte®.

No obstante, hay, desde el punto de vista histérico, algunos puentes entre Corbin y Guénon
que vale la pena mencionar. Quiza el mas evidente lo constituya Seyyed Hossein Nasr, que conocio a
Corbin y colabor6 con €l y que mas tarde pasaria a formar parte del &mbito «tradicional», siempre en
la drbita de Frithjof Schuon. Aun marcando discretamente las distancias, Nasr —que es irani y, por lo
menos, simpatizante del chiismo—parece evitar siempre toda critica a Corbin y ha manifestado en no
pocas ocasiones respeto y admiracion por su obra.™

El caso de George Vallin es ciertamente singular, pues, amigo personal de Corbin pero muy
ligado ideol6gicamente al ambito «tradicional» —aunque relativamente independiente de los circulos
«tradicionales» en su vida personal—, mantuvo con Corbin una interesante polémica, a la que luego
me referiré, que pone de manifiesto las diferencias entre el planteamiento corbiniano y el guenoniano
en el plano estrictamente metafisico 0 —como diria Guénon— de los «principios».

En el circulo de los Etudes Traditionnelles, «6rgano oficial» del pensamiento guenoniano,
quien mas se interesd por Corbin fue Luc Benoist, que resefid en las paginas de la revista (con su

12 Desde un punto de vista formal, la Universidad San Juan de Jerusalén no diferia esencialmente de
Eranos: una serie de investigadores se reunian durante varios dias, una vez al afio, en torno a una serie de ponen-
cias.

13 Esto no quiere decir que Eranos no haya tenido una importancia decisiva en la vida de Corbin y que él
valorara muy positivamente ese proyecto (véase, por ejemplo, «EIl tiempo de Eranos», en El Imam oculto, Losa-
da, Madrid, 2004, pp. 267 ss.), pero tampoco se puede ignorar que si fundé la USJJ fue por algo.

14 Posteriormente, en 1993, varios autores (Durand, Lory, Wunenburger, Vieillard-Baron...) han tratado
de resucitarlo con el Groupe d’Etudes Spirituelles Comparées que contintia sus actividades hasta la fecha. Sus
Cahiers son publicados anualmente por Arche Edidit.

15 Véase, por ejemplo, el capitulo «Henry Corbin: “L’exil occidental”, une vie et une oeuvre en quéte de
I’Orient des Lumiéres», en S. H. Nasr, L ’Islam traditionnel face au monde moderne, L’Age d’Homme, Lausana,
1993.



nombre o con el pseudénimo Elie Lebasquais) cuatro de sus obras, si bien marcando siempre sus dis-
tancias.'®

Dentro del movimiento perennialista, la figura de Frithjof Schuon tiene sin duda una persona-
lidad propia que debe ser nitidamente separada de la de Guénon, pues, al margen de las diferencias
practicas que acabaron por distanciar a estos dos pensadores, las indudables afinidades en la letra
ocultan en realidad, en mi opinién, importantes discrepancias de fondo. En la misma medida en que se
aleja de Guénon, Schuon se acerca a Corbin, pero, precisamente por esa ubicacion en algin sentido
«intermedia», s6lo secundariamente nos ocuparemos aqui de él. Schuon debid conocer, sin duda, las
obras de Corbin, aunque su silencio respecto a él es absoluto y no hay la mas minima referencia a él en
su obra publicada; casi lo mismo sucedi6 a la inversa, con la sola excepcion de una nota a pie de pagi-
na en En islam iranien,'” y salvo en la medida, claro esta, en que se pueda entender que las veladas cri-
ticas de Corbin a la «escuela tradicional» son extensibles a todo el movimiento y no sélo al circulo de
los Etudes Traditionnelles. Corbin y Schuon son completamente contemporaneos (Corbin nace s6lo
cuatro afios antes que Schuon) y su relativa proximidad, en algunos aspectos, hace mas llamativo ese
silencio.

En cualquier caso, es con el pensamiento de Guénon y no con el de otros representantes del
movimiento tradicional con el que, basicamente, quisiera comparar el de Corbin. No me olvido de las
convergencias: sin duda existen puntos comunes en las respectivas obras de ambos pensadores en muy
distintos niveles.'® Se podria sefialar, por ejemplo, el comdn recurso a una hermenéutica simbolica, la
idea misma del esoterismo como nucleo esencial de las grandes tradiciones, el rechazo —al menos, en
principio— de la causalidad histdrica como motor de la experiencia de la humanidad y como medio
de conocimiento, la idea de una jerarquia universal que se despliega en una pluralidad de estados del
ser, la critica a la modernidad en su ruptura con el mundo tradicional, etc. Pero, aun siendo asuntos,
por supuesto, de la maxima importancia, quisiera, sin embargo, centrarme aqui mas en las divergen-
cias, por entender que tal vez son menos directamente perceptibles y porque pueden resultar mas signi-
ficativas y mas clarificadoras a la hora de comprender el sentido Gltimo de sus respectivas propuestas.

I1. Los planteamientos

11.1. Dos estilos distintos

Si comienzo el analisis de su obra por el estilo de sus respectivos discursos no es por conside-
rar este asunto especialmente importante, sino, simplemente, para dejar zanjada desde el principio una
cuestion menor pero que quiza no sea completamente desdefiable. Una primera aproximacion revela
unas diferencias formales casi abismales entre los estilos respectivos. Hay entre los dos pensadores
unas curiosas inversiones —y no sélo en este terreno— que resultan paradojicas: aunque no haya de-
jado préacticamente ninguna estela de «corbinianismo», Corbin paso su vida dedicado a la docencia,
rodeado de alumnos; Guénon, por su parte, aunque dejara una fiel y nutrida posteridad de guenonia-
nos, retirado del «mundo», jamas quiso aceptar —al menos, formalmente— ni discipulos ni alumnos;
y sin embargo, en contra de lo que cabria l6gicamente esperar de estas actitudes, mientras el solitario
Guénon hace gala de una capacidad pedagdgica innata, la del profesor Corbin es, cuando menos, cues-
tionable. Al lenguaje literariamente pobre pero claro, nitido, ordenado, eminentemente pedagégico de
Guénon, se opone en Corbin un discurso mucho mas criptico, que rara vez explicita sus categorias
fundamentales y que en ocasiones resulta algo desordenado, alusivo mas que explicativo, que obliga al

16 |_as obras resefiadas por Benoist son La imaginacion creadora en el sufismo de Ibn Arabi (E. T. 344),
El hombre de luz en el sufismo iranio (E. T. 366-367), Cuerpo espiritual y tierra celeste (E. T.387) e Historia
de la filosofia islamica (E. T. 388). En su resefia de la Historia..., Lebasquais/Benoist sefiala: «No hay esoteris-
mo sin corolario exterior, ni influencia sin soporte, ni sentido sin expresion, por eso «el “angelismo” seductor [de
las obras de Corbin] s6lo puede conducir a una realizacién muy aleatoria de la verdad».

1" H. Corbin, En islam iranien, Gallimard, Paris, 1972, vol. IV, p. 121, n. 154. Corbin manifiesta ahi su
acuerdo con la vision de Schuon sobre Theilard de Chardin.

18 3. A. Anton ha sefialado varios puntos de contacto en «René Guénon y Henry Corbin: dos formas
convergentes de enfocar lo oriental» en el Boletin de la Asociacidn Espafiola de Orientalistas 19, 1983, pp. 321-
329. Posteriormente, Antdn se ha vuelto a ocupar de ellos en alguna ocasién, por ejemplo, en sendos articulos
(«El Circulo Eranos» y «René Guénon») incluidos en Los testigos del instante, Biblioteca Nueva, Madrid, 2003.



lector que inicialmente se acerca a él a un esfuerzo nada desdefiable para perfilar con nitidez las ideas
esenciales. Buena parte de la gran capacidad seductora de Guénon —del un tanto oscurantista Gué-
non— estriba curiosamente en su «claridad», independientemente de que ésta sea frecuentemente con-
seguida mediante discutibles simplificaciones que coexisten, por otra parte, con intuiciones profundas.
Corbin, filésofo de la luz, es sin embargo estilisticamente oscuro. Mientras Corbin jamas sacrificaria
la riqueza del contenido en aras de la facilidad, Guénon, por el contrario, parece estar realizando una
continuada depuracion de temas colaterales o subordinados con objeto de subrayar siempre las ideas
esenciales.

11.2. La Tradicion Primordial y las tradiciones derivadas. La tradicion abrahdmica

Guénon plantea la idea de un tronco comun para todas las tradiciones religiosas: una Tradicion
Primordial, unanime, «unidad transcendente de las religiones», sophia perennis, 0 como se la quiera
llamar. Puesto que Dios es Uno, la Verdad —dice Guénon y repiten incansablemente los guenonia-
nos— debe ser una®, y las distintas vias de transmision no hacen sino adaptar a distintas circunstan-
cias espacio-temporales, culturales, étnicas, etc., esa Verdad Unica que, para Guénon, reviste siempre y
por excelencia un caracter conceptual, doctrinal. En definitiva, el Dios Uno implica, segin Guénon, la
doctrina Unica. Y en la medida en que el hinduismo es, para él, la tradicion sagrada mas préxima a la
Revelacion primordial de Dios a la humanidad, la metafisica advaita del Vedanta sera la base doctrinal
de una supuesta sophia perennis® que formaria, de hecho, el sustrato comun de todas las tradiciones
sagradas, 0, mas exactamente, de todas las tradiciones ortodoxas, que —limitandonos a las tradiciones
vivas— serian fundamentalmente seis: hinduismo, budismo, taoismo, judaismo, cristianismo e islam,
ramas surgidas de forma mas o menos directa, de la Tradicion primordial. Unos «principios metafisi-
cos» comunes subyacen —segn Guénon— por debajo de diferencias mas o menos aparentes, en to-
das esas tradiciones ortodoxas. Esta idea de una unidad esencial (en realidad, doctrinal) de las tradi-
ciones habia sido ya propuesta por los movimientos ocultistas del siglo XIX —en especial por la So-
ciedad Teoséfica— y, segiin Antoine Faivre, fue Fabre d’Olivet (1768-1825) el primero en proponer la
idea de «tradicion» con un contenido préximo al guenoniano. Si es cierto que a expresiones como phi-
losophia perennis u otras semejantes se les puede seguir el rastro hasta el Renacimiento, eso no signi-
fica, ni mucho menos que fueran utilizadas en ese mismo sentido. En realidad, la idea guenoniana de
«Tradicion primordial» no se puede datar mas alla de la época romantica.?

Esta idea choca, de entrada, con una dificultad esencial: paraddjicamente, la idea de «Tradi-
cién primordial» no sélo no aparece recogida en ninguna tradicion, sino que esa identidad universal
gue propone es irreconciliable con cada una de las tradiciones que pretende reconciliar, pues ninguna
de ellas admite, de hecho, la identidad con las otras. Tal vez la dificultad no sea decisiva, pero es im-
portante y no puede ser simplemente dejada de lado.

Corbin, por su parte, hablard también en alguna ocasién de sophia perennis —ocasionalmente
de «Tradicidn», con mayudscula y con un sentido implicito que trasciende el de una tradicién religiosa
particular—, pero limitando su &mbito de aplicacion a las religiones abrahamicas o, en todo caso, a lo
que él llama «la gran familia de la gnosis», en un sentido préximo al de la antigua prisca theologia,
una gnosis que reuniendo las corrientes sapienciales de la cuenca mediterranea, vincularia a Zoroastro,
Hermes, Orfeo, Pitagoras, Platon, y cuyos ecos resuenan en las religiones abrahamicas (en concreto en

19 Adviértase aqui la posibilidad de un sutil y problematico deslizamiento de la unidad metafisica a la
aritmética. ¢No podria decirse, con la misma logica, que, puesto que Dios es el Todo, todas las doctrinas acerca
de Dios deben ser verdaderas? De hecho, aqui —como en tantas otras ocasiones— se podria citar a Guénon con-
tra Guénon: «Ni la unidad del Ser ni la unicidad de la Existencia excluyen la multiplicidad de formas de la mani-
festacion [...]. En todo el dominio del Ser, la constatacion de la multiplicidad, lejos de contradecir la afirmacion
de la unidad [...] encuentra ahi el Gnico fundamento valido» (Los estados multiples del ser, Obelisco, Barcelona,
1987, p. 53).

20 Cabria preguntarse, en todo caso, por qué éste y no otros cuerpos doctrinales que conviven con el ad-
vaita en el seno del hinduismo...

21 V/éase el detallado estudio de A. Faivre, «Histoire de la notion moderne de Tradition dans ses rapports
avec les courants ésotériques (XVe&-XVI¢siécles)», en ARIES 22 (1998), pp. 7-48. De gran interés también sobre
las fuentes guenonianas es el capitulo II, «Sept ans d’occultisme», en Jean-Pierre Laurent, Le sens caché dans
’oeuvre de René Guénon, Lausana, 1975.



el islam a través de SohravardT, en el cristianismo a través del ebionismo, en el judaismo a través de
los esenios...).

Se podria proponer, tal vez, que la idea tradicional de Corbin se enfrentaria, en todo caso, a di-
ficultades semejantes a las que debe afrontar su homologa guenoniana, pero eso no me parece del todo
exacto: primero porque existe, obviamente, una fuente abrahdmica comun, reconocida por ellas, a las
tres religiones; segundo, porque Corbin aclara en diversas ocasiones que «esa gnosis no ha tenido nun-
ca el caracter de un sistema dogmatico cerrado»?, lo que la diferencia netamente de lo que Guénon
plantea. Tercero, porque Corbin habla siempre de una tradicion mucho méas metahistérica que histdrica
(véase infra, § 7 y 8), que tiene mas de vocacion y de destino que de legado histérico del pasado, co-
mo se deduce con claridad de sus palabras sobre los objetivos de la USJJ [la cursiva es mia]: «Preparar
en la ciudad espiritual de Jerusalén un hogar comdn, que nunca ha existido todavia, para el estudio y
la fructificacion espiritual de la gnosis comin a las tres grandes religiones abrahamicas, en una pala-
bra, la idea de un ecumenismo abrahamico basado en la puesta en comun del tesoro oculto de su esote-
rismo».%

El universalista esfuerzo unificador de Guénon pone de relieve, en mi opinién, una triple ope-
racion, que resulta cuando menos cuestionable: esta, primero, la reduccion «conceptualista» de las di-
versas tradiciones sagradas a un conjunto de principios estrictamente doctrinales que Guénon convier-
te en fundamento, centro y esencia de cada tradicion,® con manifiesto desprecio de todo lo que trans-
ciende el ambito del concepto (experiencia espiritual, arte, formas culturales, etc.), que se ve discuti-
blemente relegado a un dominio no ya secundario sino practicamente irrelevante; en este sentido,
Guénon se desliza subrepticiamente de la superioridad del conocimiento (lo que puede ser perfecta-
mente defendible) a la superioridad de la doctrina (que no es en absoluto lo mismo). Esta, en segundo
lugar, la deformacidon de los contenidos doctrinales de las diversas tradiciones para encajarlos por la
fuerza dentro del esquema vedanta-advaitico supuestamente universal, lo que supone «acomodacio-
nes» extremadamente problematicas. Y, tercero, sus «olvidos» o simplemente su desdén por todo lo
que le podria resultar mas dificilmente encajable en esos esquemas uniformizantes, lo que implica el
rechazo de tradiciones enteras, como el jainismo, el chiismo, el protestantismo o el budismo theravada,
por ejemplo, a las que Guénon desautoriza, no sin cierta ligereza, en mi opinion, como «heterodoxias»,
dejando fuera de su perspectiva, pretendidamente universalista, territorios enormes en el mapa espiri-
tual de la humanidad.?

Ahora bien, ¢no son perceptibles en Corbin, algunas actitudes en cierto sentido distintas pero
paralelas a las de Guénon? Por ejemplo: ¢no habra hecho extensible Corbin, en alguna medida, a todo
el shiismo una determinada lectura, de caracter neoplatonico, admisible tan s6lo para una parte del
shiismo?; ¢no hay en Corbin una lectura reductoramente shiita no ya sélo de todo el Islam sino incluso
de las tres tradiciones abrahamicas?; ¢es legitimo hacer de la imaginacién creadora y del mundus ima-
ginalis la clave en torno a la que giraria toda la sabiduria y la espiritualidad monoteista, y, en ultima
instancia, toda sabiduria y toda espiritualidad?; ¢no tendria Massignon parte, al menos, de razén cuan-
do le prevenia de la tentacién de «mazdeanizarlo» todo?

No me atreveria a responder muy tajantemente a estas cuestiones gque exigirian prolijas consi-
deraciones por parte de unos especialistas entre los que no me cuento. Me limito a plantear unas pre-
guntas (preguntas que, innecesario decirlo, no pretendo ser el primero en formular) que creo legitimas
y pertinentes en cuanto tales, independientemente de la respuesta que se les dé, y a recordar que el re-
conocimiento de la obra extraordinaria de Corbin no deberia eludirlas, del mismo modo que los méri-
tos indudables de Guénon no deberian impedir la consideracion de sus no menos considerables limita-
ciones.

22 H, Corbin, Tiempo ciclico y gnosis ismailf, Biblioteca Nueva, Madrid, 2003, pag. 219

23 H. Corbin, EI Imam oculto, cit., 2004, pag. 242.

24 «En las civilizaciones que poseen caracter tradicional [...] es la pura doctrina metafisica la que consti-
tuye lo esencial, y todo lo demés se vincula a ella como consecuencias o aplicaciones en los diversos 6rdenes de
las realidades contingentes.» (La crisis del mundo moderno, cit., p. 55)

% La facilidad de Guénon para quitarse de en medio con una frase a civilizaciones enteras fue subrayada
por el propio Schuon, que cita ejemplos concretos en «Quelques critiques», Dossier H: René Guénon, L’Age
d’Homme, Lausana, 1984, pags. 60 ss.



Tampoco se puede dejar de resaltar la posicién de Corbin respecto al tema del no-dualismo,
que con frecuencia parece producirle mas un rechazo visceral que un sereno distanciamiento filosofi-
co; en realidad, Corbin tiene un prejuicio anti-oriental no muy diferente del prejuicio anti-occidental
de Guénon, lo que, claro estd, los distancia diametralmente en direcciones opuestas. Corbin ignoré de
forma practicamente absoluta todo el mundo espiritual de India, China y Japon, si exceptuamos unas
escasas referencias dispersas al budismo mahayana. Ciertamente Corbin tenia todo el derecho a limitar
sus estudios al campo especifico de las tradiciones abrahamicas (tal como hizo, con la sola extension
del mundo mazdeo y griego), pero no parece que su absoluto desinterés por todo lo que esté al oriente
del mundo iranio —desinterés que llama la atencion de forma especial en el universalista contexto
eranosiano— responda solo a una «opcion metodoldgica» o a las exigencias de la especializacion.
Como quiera que sea, una cauta lectura «corbiniana» de ciertas tradiciones medio y extremo orientales
quiza podria ser provechosa y —que yo sepa— esta todavia por hacer. Es uno de los méritos de Cor-
bin el proyectar luz sobre campos que posiblemente él mismo ni siquiera lleg6 a considerar. Se me di-
ra tal vez que propongo entonces «descorbinizar» el islam para «corbinizar» el oriente, pero no es ésa
mi intencion. Me parece que, independientemente de las objeciones que se le puedan plantear a Corbin
desde el ambito musulman, la lectura corbiniana del islam es extremadamente enriquecedora desde
una perspectiva espiritual no «confesional», lo que no significa que haya que aceptarla necesariamente
en todos sus puntos, ni mucho menos que sea la Unica posible o legitima, ni siquiera que haga justicia
al tema estudiado. Ahora bien, una lectura corbiniana del oriente, o de ciertas tradiciones o aspectos de
las tradiciones de oriente, podria ser, yo creo, intelectualmente fructifera.

En cualquier caso las analogias y diferencias entre Corbin y Guénon, pretendiendo ambos ge-
neralizar en mayor 0 menor medida categorias cuyo campo de aplicacién deberia ser, tal vez, mas res-
tringido y, al mismo tiempo, olvidando areas en las que la aplicacion de sus respectivas perspectivas
podria proyectar alguna luz, no deja, yo creo, de tener un interés que me limito aqui a apuntar.

11.3. Fundamentos metafisicos. Personalismo e impersonalismo

Una de las diferencias bésicas entre los enfoques de estos dos autores es el caracter divergente
de su fundamentacion metafisica, que quedd basicamente plasmado en la polémica que sostuvo Henry
Corbin con George Vallin, pensador hasta cierto punto independiente pero cuyos planteamientos se si-
than con nitidez en la esfera guenoniana®. En efecto, Guénon suscribe, en principio, una metafisica
advaita de corte shankariano, lo que puede resultar chocante, habida cuenta de que era formalmente
musulman y que, como tal, vivié la mayor parte de su vida; en realidad, es posible que el mundo inte-
rior de Guénon estuviera desde siempre mas proximo a la India que al Islam?, y su lectura del Islam, y
en particular del sufismo, y, mas en concreto, de Ibn Arabf, es probablemente una lectura tan sesga-
damente advaitica® como sesgadamente «chiita» lo es la de Corbin®. A Corbin, al contrario que a
Guénon, pocas cosas le repelen mas que las ideas advaiticas que ponen en cuestion la realidad de la
individualidad espiritual. Se sintiera mas préximo a la metafisica ishraqui de Sohravardi o a la metafi-

% Textos basicos en esa polémica son los textos de Vallin: «Pourquoi le non-dualisme asiatique?», en S.
H. Nasr (ed.) Mélanges effertes a Henry Corbin, Teheran, 1977 [trad. cast.: «¢Por qué el no dualismo asiatico»,
en Axis Mundi 7, 22 época, pp. 29-44], «Difficultés d’approche de la non-dualité» y «Réflexions sur la notion de
philosophie éternelle». Por parte de Corbin, el Gltimo de los tres trabajos que forman La paradoja del monoteis-
mo, Losada, Madrid, 2003, «De la teologia apoféatica como antidoto del nihilismo».

27 Es conocida la preferencia de Guénon por el hinduismo; recuérdese que su primer libro fue la Intro-
duccién general al estudio de las doctrinas hindues, y que fue sélo la imposibilidad préctica de «hacerse hindd»,
lo que le llevo a colocar su vida en el marco de las formas tradicionales isldmicas. Esta consideracion tan estric-
tamente instrumental de las tradiciones —muy propia tanto de Guénon como de sus seguidores—, como si fuera
indiferente «apuntarse» a una o a otra es, obviamente, inaceptable para cualquiera de esas tradiciones.

28 | o que puede plantear conflictos importantes con el espiritu del islam: por ejemplo, la posibilidad de
una identificacién total con la «Suprema Identidad», afirmada por Guénon. ¢Es posible negar la irreductibilidad
de la diferencia entre Creador y criatura en el islam? Sobre los problemas que plantea la relacion del «guenonis-
mo» con el islam, es muy interesante el articulo de Robert Amadou, «René Guénon et le soufisme» en R. Alleau
y M. Scriabine (eds.), René Guénon et ’actuallité de la pensée traditionnelle, Arche, Milan, 1980, pp. 103-109.

29 Entrecomillo «chifta», pues tal vez no deje de tratarse de un «chiismo segiin Corbin». Naturalmente,
esto no excluye el excepcional interés del libro de Corbin sobre Ibn Arabi, ni tampoco de los estudios realizados
desde la érbita guenoniana (mas que por el propio Guénon) sobre el gran maestro sufi.



sica «existencial» de Moll& Sadrd, el valor irreductible de la personalidad en el planteamiento de Cor-
bin se opone frontalmente a la idea advaitista de un alma individual que no tiene mas vocacion y mas
destino que desaparecer en la fusion con un Absoluto incondicionado. ¢Es ésta una muestra caracteris-
tica —como afirman los guenonianos— del apego al yo, propio de los occidentales? Lo menos que se
puede decir es que, aun aceptando la tendencia occidental al individualismo (que no necesariamente
debe tener s6lo un aspecto negativo), no se ve por qué toda afirmacion de la individualidad debe ser
necesariamente egoica. Para Guénon, el érgano del conocimiento metafisico es el intelecto puro de ca-
racter universal que transciende absolutamente la individualidad; frente a esta idea, Corbin repetia con
frecuencia la conocida frase de que «el agua toma el color del recipiente que la contiene» y que el 6r-
gano del conocimiento humano por antonomasia es la imaginacion creadora, estrictamente individual.
Ahora bien, aqui no nos interesan tanto las diferencias rigurosamente filoséficas entre dos plantea-
mientos metafisicos distintos cuanto la distinta actitud que muestran los dos pensadores ante ciertos
aspectos del hecho tradicional. Lo que si es preciso subrayar es que esa diferencia en los planteamien-
tos metafisicos, se traduce en lo que podriamos llamar «personalismo» —en el sentido de afirmacion
de la persona en tanto que expresion de una individualidad espiritual plena—, en el caso de Corbin, e
«impersonalismo» —en el sentido de que la plenitud espiritual viene marcada precisamente por la su-
peracion de la individualidad y, en ese sentido, de la persona—, en el de Guénon.

Analogamente, podriamos identificar a Guénon con una actitud «esencialista», frente a la acti-
tud «existencialista» de Corbin. Por esencialismo me refiero simplemente a la tendencia a ir subsu-
miendo, y en definitiva aniquilando, todas las instancias ontoldgicas inferiores en las superiores y, en
definitiva, en lo que seria lo Unico real: el No-Ser, Esencia pura mas alla de toda determinacion. La
andadura de Corbin seria mas bien la de ir rescatando todas las existencias, que, lejos de anularse,
asumen su plenitud a la luz de lo que las penetra y transciende.

Hay otro aspecto mas particular relacionado con los planteamientos metafisicos que, por su ca-
racter extremadamente significativo, no puedo dejar de mencionar: se trata de la valoracion tan distinta
que a ambos merecia lo que Corbin suele llamar «mundo imaginal» y que Guénon designa como
«mundo sutil». Para Corbin ésa es la ineludible entrada al mundo celestial, mientras que para Guénon
parece mas bien el acceso a la caverna en que habitan todos los demonios. ¢ Como explicar la opuesta
valoracion de lo que sin duda es un mismo mundo, el ‘alam al mithal de la ontologia islamica? Me pa-
rece que en este punto es —no solo, pero si sobre todo— en la actitud guenoniana donde esta la ano-
malia y lo que, por tanto precisa ser explicado. Al desdén por las mediaciones, tendencia siempre pre-
sente en la perspectiva advaitica, se suma, a mi entender, la perpetua obsesion de Guénon de estar per-
seguido por agentes de oscuras fuerzas psiquicas® y tal vez un cierto complejo de culpa por sus juve-
niles afinidades ocultistas. Por su parte, el guenonianismo justificara su postura a partir de la necesidad
de «diferenciar lo psiquico de lo espiritual» y de la consideracién de ese mundo imaginal/sutil como
una esfera esencialmente equivoca y peligrosa; lo que —dicho sea de paso— no deja de resultar cho-
cante tratdndose de un plano relativamente superior, y esto en una ontologia rigurosamente jerarquico-
piramidal como es la guenoniana. Tal vez habria que plantearse el desdoblamiento de ese plano inter-
medio en un alma superior (que constituiria el referente fundamental de Corbin) y un alma inferior
(que seria el referente exclusivo de Guénon). En todo caso, encontrariamos aqui que ambos pensado-
res, mirando una misma realidad, la observan, por decirlo asi, en sus aspectos mas opuestos.

11.4. Las mediaciones. Institucionalismo e individualismo

Como ha sefialado J. A. Antén, en el planteamiento de Corbin la idea de mediacion es absolu-
tamente esencial® y estara tipificada fundamentalmente en la figura central del Angel, expresion de la
transcendencia divina en la multiplicidad de las teofanias; ahora bien, esta mediacion es, para cada ser
humano, estrictamente individual: el Angel es para cada hombre su Angel, el rostro que Dios le ofrece
particularmente a él (en el doble sentido de la individualidad especifica que Dios da a cada ser humano
y la forma en que cada ser humano ve a Dios), y el mundo imaginal es el mundo de las experiencias de

30 Guénon interpretaba sus jaquecas, sus ataques reumaticos o la piedra lanzada por unos chiquillos con-
tra su ventana como agresiones de fuerzas siniestras procedentes del mundo sutil. Lleg6 incluso a contratar los
servicios de un médium para contrarrestar esas supuestas agresiones. VVéase, por ejemplo, J.-P. Laurent. Le sens
caché..., cit.,, p. 112.

31 Véase J. A. Anton, «Cuatro calas en Henry Corbinx, en Axis Mundi 8 (12 época) (1996), p. 75.



10

su alma, lo que lleva a Corbin a rechazar toda mediacion «social» o «institucional» como algo —en el
mejor de los casos— innecesario. Si todo ser humano tiene a su alcance la mediacion de su Angel,
¢para qué necesita de una iglesia? El planteamiento advaitico, asumido por Guénon, se presenta, por
otra parte, como una via supuestamente directa en la que, estrictamente hablando, no habria recurso a
ninguna mediacién que, forzosamente, deberia formar parte del mundo de la ilusion, de maya, si bien,
en la préctica, esa negativa se ve matizada en la perspectiva advaitica, aunque solo sea a nivel metodo-
I6gico y provisional, de forma, en mi opinion, no siempre muy clara. Guénon, por su parte, con un pie
en el férreo historicismo del cristianismo latino y otro en el ahistoricismo «presentista» del advaita, pa-
rece llegar a una especie de compromiso con un historicismo espiritualista —el eterno y problematico
compromiso guenoniano entre la metafisica y la historia—, fruto, por un lado, de su proyeccion de la
idea del Absoluto brahmanico a la historia, donde aparece reflejado en forma de tradicién y ortodoxia,
y, por otro, de su proyeccion al plano metafisico de los esquemas historicos de la Iglesia latina. El re-
sultado no difiere esencialmente, en mi opinion, del caracteristico historicismo decimononico, por mas
gue pueda invertir sus juicios de valor.

En mi opinion, es caracteristico de los planteamientos guenonianos una vision de la articula-
cion entre los distintos niveles de la realidad en la que no existe la mas minima posibilidad de desajus-
te 0 de desfase, sin la mas pequefia area de indefinicion o ambigiiedad entre un nivel y otro, un poco a
la manera de las ruedas dentadas que forman un engranaje mecanico.* En virtud de este mecanismo,
hay una conexion automatica entre la instancia suprainstitucional y la institucional que la representa,
sin que, en principio, se contemple la posibilidad de quiebra o ruptura. Personalmente, pienso que el
caracter catélico tradicionalista de su entorno familiar puede tener bastante que ver con esta preocupa-
cion institucionalista de Guénon, que tanto choca con la «tedrica» prioridad del elemento metafisico y
suprahistdrico, «no humano», que se supone en la base de su planteamiento.

Ciertamente, Guénon se limité a recoger, en este aspecto, unas ideas que se configuraron ya en
tiempo de San Agustin y que han sido el fundamento del cristianismo latino: la nitida e inequivoca dis-
tincion entre ortodoxia y heterodoxia como diferencia entre la verdad y el error; la rigida verticalidad
del orden jerarquico institucional, en tanto que plasmacion, a su nivel, del propio orden del Ser; los
preceptos morales absolutos; las creencias y sacramentos obligatorios; el poder de excomunidn, etc.
Aqui no podemos decir que Guénon se haya inventado nada. El problema surge cuando Guénon hace
de esos rasgos —que, sin ser originales, el cristianismo latino asume en un momento determinado de
su historia— las caracteristicas de la mismisima Tradicién Unanime, sintiéndose obligado a meter en
esos esquemas a tradiciones que jamas han conocido una iglesia centralizada y mucho menos las ideas
que la acompafian, cuyo origen esta, en unos casos, en la herencia del judaismo y, en otros, en la es-
tructura sociopolitica que la Iglesia toma prestada del imperio romano. En esta linea, su famosa formu-
lacion de que «no es posible la realizacion espiritual sin la adscripcidn a una tradicion regular» no es
mas que la adaptacién universalista de la formula que afirma que «fuera de la Iglesia no hay salva-
cién». Al triple reduccionismo guenoniano antes sefialado habria, pues, que afiadir un cuarto: el que
pretende reducir los esquemas organizativos, por decirlo asi, de todas las tradiciones a los que han sido
dominantes en la Iglesia de Roma.

Fruto de tan forzada acomodacién, el alma guenoniana, se va a ver escindida entre su necesi-
dad de fidelidad a la Iglesia y su condena a la misma como responsable de la pérdida de la verdadera
Tradicion, puesto que Guénon no puede dejar de ver la caida de la Iglesia de Roma en los brazos de la

32 Esta concepcion, aparte de determinar su vision de lo real, se ve reforzada en casi toda la posteridad
del guenonianismo, dando lugar a razonamientos tan curiosos como éste: Dios transmite la Verdad en la Revela-
cion; la Revelacion es transmitida infaliblemente (en tanto que vehiculada por el Espiritu Santo) por la Tradi-
cién; Guénon, libre de todo rastro de «personalidad», no hace sino dar voz a la Tradicion; en consecuencia, la
obra de Guénon es expresion pura de la Verdad, «brijula infalible y coraza impenetrable» segun la conocida ex-
presion de su discipulo Michel Valsén. (M. Valsan, «La fonction de René Guénon et la sort de 1’Occident», en
Etudes Traditionnelles, n® 293-295, pag. 255. En realidad Valsan toma estas expresiones del propio Guénon,
que las utilizaba, aplicadas a cierta forma de certeza interior, en Oriente y Occidente). Fruto de ese mecanismo
elemental y supuestamente evidente, la palabra de Guénon se convierte, de hecho, en palabra de Dios, lo que no
significa —se nos aclara— divinizacién del personaje, puesto que éste no pasa de ser mero portavoz o canal de
transmision.



11

modernidad. (Y eso varias décadas antes del Vaticano Il: sin duda hay que reconocerle a Guénon, aqui
y en otras muchas cosas, una llamativa vision de futuro.)®

En cualquier caso, Guénon va a imponer a todas las tradiciones el sometimiento a una estruc-
tura juridico-legal, que, de hecho, parece convertirse para él en elemento esencial, en tanto que condi-
cion sine qua non de pertenencia al mundo de la Tradicion. Este institucionalismo propiamente tradi-
cionalista de Guénon chocara frontalmente con lo que podriamos Illamar, en un sentido metapolitico,
un cierto «anarquismo» individualista e interiorizante de Corbin, que es coherente con su protestan-
tismo y que fue, también probablemente, uno de los elementos que le habian acercado a Sohravardi.
Aqui los planteamientos de Guénon y Corbin parecen sencillamente irreductibles; la posicion de Gué-
non se nos muestra, en definitiva, a ojos de Corbin, como un ejemplo caracteristico de la tan aborreci-
da «socializacion del Espiritu», de la alienacion de lo espiritual en lo colectivo que implicara, segun él,
la aniquilacion del Espiritu por la historia, mientras que Corbin representaria para Guénon el extravio
en el subjetivismo y los delirios del ego que acarrea toda desviacion de la autoridad espiritual regular-
mente establecida y rigurosamente transmitida.

11.5. Esoterismo y exoterismo

El papel y la importancia de la institucion est4, por otra parte, intimamente vinculado con el
distinto sentido y valor que los dos pensadores acuerdan a los conceptos de esoterismo y exoterismo.

Para Guénon la diferencia entre ambos conceptos es, de hecho, mas de naturaleza que de gra-
do; no estamos so6lo ante un problema de mayor o menor profundizacion en los niveles de interpreta-
cidn, sino ante una ruptura en la naturaleza del mensaje transmitido por una via y por otra. Para Gué-
non hay un conocimiento al que el ser humano no puede llegar por si mismo y que sélo puede serle
transmitido por la Tradicion. La vision guenoniana del esoterismo, tan ligada a la idea de «secreto» en
tanto que clave explicativa —y por tanto ligada también al grupo cerrado que lo transmite—, parece,
en mi opinidn, claramente deudora, al menos en una buena parte, de su pasado ocultista y no es de
ningiin modo compartida por Corbin, cuya vision estaria mas proxima a la posibilidad de desvelamien-
to de una pluralidad de niveles de profundidad, a la idea de un ahondamiento en una continuidad de
planos hermenéuticos, entre los cuales no se plantea la discontinuidad radical presente en la vision
guenoniana. Naturalmente, la idea corbiniana —en el fondo, la posibilidad de diversos niveles de lec-
tura de una misma formulacion— seria perfectamente admisible, en principio, desde un plano racional,
y Guénon se refiere a ello, aceptandolo, cuando habla de un «esoterismo natural»;* ahora bien Corbin
no pone limites a esa posibilidad de conocimiento, que trasciende el plano racional, para penetrar, co-
mo «conocimiento presencial», en planos superiores, lo que, obviamente ni puede ya ser aceptado
desde una perspectiva racionalista ni sera tampoco aceptado por Guénon, para quien el conocimiento
que el ser humano puede alcanzar «por si mismo» tiene unos limites nitidos e insalvables. Mientras
que para Corbin el esoterismo esta vinculado a la profundizacion en un conocimiento en principio sin
limites adquirido por una experiencia espiritual, para Guénon parece tener mas que ver con un método
y un conjunto de «claves» secretas, obtenidas por la vinculacién a una institucion, que permiten alcan-
zar un cierto fin.

Consecuentemente, la concepcidn guenoniana de esoterismo esta directamente relacionada con
una determinada forma de entender las ideas de «revelacién» e «iniciacion». Para Guénon la Revela-
cién parece descender verticalmente sobre la humanidad en el principio, en unos tiempos primordiales
—desde luego, no metahistoricos sino plenamente histéricos—, para difundirse desde ahi a lo largo de
la historia en un sentido horizontal por medio de la transmisidn tradicional. Es la idea histérica y po-
driamos decir que «convencional» de «tradicion». Corbin, sin embargo, no se cansa de repetir a lo lar-
go de sus obras la idea, tan enfatizada por Sohravardi, de que el angel de la revelacion es el mismo que

33 Este caracter propiamente «profético» de la obra de Guénon no me parece uno de sus menores méri-
tos: «No hay necesidad de mucha imaginacion para imaginarse a Occidente terminando por destruirse a si mis-
mo, Sea en una guerra gigantesca [...], sea por los efectos imprevistos de algin producto que, torpemente mani-
pulado, seria capaz de hacer saltar no una fabrica o una ciudad, sino todo un continente». Este texto (Orient y
Occident, Paris, 1983, p. 98) fue escrito veinte afios antes de Hiroshima y méas de medio siglo antes de Cher-
nobyl.

34 Cito de memoria: la expresion se encuentra en alguno de los textos que forman los Simbolos funda-
mentales de la ciencia sagrada.



12

el angel del conocimiento, lo que es tanto como decir que la revelacion de Dios y la inteleccion huma-
na serian en definitiva las dos direcciones —las dos lecturas posibles— de un mismo proceso, proceso
que viene manifestado por la epifania del &ngel Gabriel a cada ser humano que se sitda en condiciones
de recibir esa revelacion. Para Corbin la experiencia de la revelacion serd, pues, basicamente, una
irrupcion vertical susceptible de acaecer en cualquier momento a un individuo, en funcion exclusiva
de su actitud interior y de la gracia; Guénon apenas considera, de hecho, esta posibilidad que, en todo
caso, no sera sino una anomalia tan excepcional como escasamente digna de ser tenida en cuenta. La
estructura piramidal guenoniana, en la que la comunicacion entre los grados jerarquicos precisa de
ciertas claves que sélo la institucion posee y administra, convierte en excepcion lo que para Corbin
podria entenderse como norma.

No deja de ser curioso que el planteamiento de Guénon —figura supuestamente emblematica
del esoterismo— se nos descubra en el fondo con un aire marcadamente exotérico, mientras que el del
«académico» Corbin se nos presenta como un esoterismo radical. En efecto, Guénon «explica» los
simbolos y los mitos siempre de forma estatica y podriamos decir que conceptual: para Guénon, el
simbolo vale por su contenido y este contenido es, en definitiva, una idea determinada, expresable
mediante el discurso, aunque su vivencia plena pueda estar mas alla de las palabras: es la explicacion
oculta, valida y fijada de una vez por todas, de una forma manifiesta. Ahora bien, Guénon nunca se
embarcara en la dinamica de un sistema simbolico para seguir desde dentro sus metamorfosis incesan-
tes, es decir, no se acercara al proceso mismo de la simbolizacién, que es por naturaleza dinamico y
pluridireccional. Guénon, gque tan afin se muestra con todo lo estatico, es alérgico al movimiento. Hay
en él algo asi como un intento de agarrar la realidad, conteniendo el desarrollo de las cosas y fijando-
las, para que no le desborden, en una especie de esencia coagulada, como si el devenir de la existencia
no fuera sino la negacion del ser. Identificando la inmutabilidad ontoldgica de lo Uno con lo que
transciende el movimiento y esto con la inmovilidad fisica de lo ontico (otro «deslizamiento» no fa-
cilmente justificable que vincula su «tradicionalismo metafisico» con el tradicionalismo a secas), el
planteamiento de Guendn, no deja de ser, en el fondo, una vision cristalizada —exotérica, en definiti-
va, lo que, por supuesto, no excluye una cierta profundidad—, del esoterismo, en tanto que exposicion
racional de un pensamiento simbélico; o, si se prefiere, una vision esotérica del exoterismo, en tanto
que apertura tedrica a un universo simbdlico que, en cualquier caso, él describe segin una logica es-
guematica que no transciende la racionalidad. Corbin, por el contrario, se aproxima al simbolo méas
como proceso que como objeto; en realidad, como llave susceptible de poner en funcionamiento un
juego de resonancias y metamorfosis infinitas —la progressio harmonica, tantas veces citada—, que
él trata de discernir desde su operatividad, uniéndose a ellas mas que tratando de dar su imposible re-
presentacion, y, en tal sentido, su visién podria calificarse, a mi entender, en relacion a la de Guénon
—y apelando a una categoria hermenéutica por él utilizada—, de «esoterismo del esoterismo». Gué-
non, siempre escindido entre la l6gica y el pensamiento simbdlico, nos describe el esoterismo desde
fuera; Corbin nos invita a introducirnos con €l para vivir su aventura interior.

Para Guénon, la necesidad del exoterismo, que no parece plantear contradicciones decisivas
con el esoterismo, es muy clara; desde el momento en que el exoterismo se ajusta a la doctrina «orto-
doxa» parece estar automaticamente purificado de toda mancha y, debido a las limitaciones humanas
antes resefiadas, su necesidad es practicamente universal®, siendo las excepciones a esa necesidad
practicamente desdefiables. La vision de Corbin es muy distinta; para éste, el exoterismo no es sélo
una «verdad menor», como parece ser para Guénon, sino una deformacién (tal vez inevitable, pero de-
formacién) de la verdad, en la que, al contrario que en Guénon, la velacién parece predominar siempre
sobre la revelacidn, constituyéndose en obstaculo mas que en medio. Corbin no deja de arremeter a lo
largo de sus libros contra el exoterismo «literalista» y «legalitario». Reivindicaba asi —y no sélo para
unos pocos excepcionalmente elegidos— la necesidad de transcender el exoterismo, la necesidad de
«leer el Coran como si hubiera sido escrito para ti solo» (y no segun lo interpretan los doctores de la
ley, parece que podria afiadirse sin temor a tergiversar demasiado esa idea que hizo suya tomandola de
Sohravardi). En este sentido, la libertad desempefa en la vision del proceso espiritual de Corbin un
papel muy superior al que desempefa en la vision de Guénon. Claro contraste, pues, entre la caballe-
ria espiritual, personalista, individualista y «libertaria», de Corbin y la élite intelectual de Guénon, ba-

% «La adhesion al exoterismo es una condicion previa para llegar al esoterismo» (Initiation et Réalisa-
tion spirituelle, VVéga, Paris, 1990, p. 61).



13

sada en la sumisa actitud del creyente ante la institucion religiosa, hasta que éste la cambie por la acti-
tud igualmente sumisa ante la institucion esotérica que le integre en su seno. Es otra muestra de ese
automatismo inflexible, antes aludido, que relaciona en Guénon los distintos niveles de la realidad:
sumision a Dios — sumision a la autoridad esotérica — sumision a la institucion religiosa; esquema
que, claro est4, también puede ser leido, segun el planteamiento guenoniano, orientando las flechas en
sentido contrario.

Si bien Corbin siempre tuvo cuidado de no dejar traslucir en sus libros sus opciones personales
(de hecho ni siquiera sabemos con certeza si llegd a sentirse musulman o no), puede leerse entre lineas
en sus libros su especial simpatia por el ismailismo y, mas en concreto, por lo que él llamaba el «is-
mailismo reformado de Alam(t» —el tan denostado «chiismo extremista» de Massignon—, que habia
llegado a decretar en su momento la «Gran Resurreccion», que suponia nada menos que la abolicion
de la shari'a en beneficio del puro islam espiritual, liberado de toda servidumbre a la Ley.*

En definitiva, tanto a Guénon como a Corbin podriamos plantearles sendas objeciones deriva-
das de las direcciones opuestas que siguen sus planteamientos: ¢valoré Corbin suficientemente la di-
mension social que toda religion esta llamada a cumplir, es decir, su funcion histérica? ¢no queda el
individuo coartado en su realizacion espiritual por el aplastante peso institucional en el planteamiento
de Guénon?*

11.6. Ortodoxia y heterodoxia

Para Guénon, las ideas de ortodoxia y heterodoxia equivalen sencillamente a las de verdad y
falsedad.®® Ya desde el entorno guenoniano, Frithjof Schuon se habia apartado de esta idea, en mi opi-
nion simplificadora, cuando afirmaba que ortodoxia y heterodoxia tienen mucho mas que ver con la
oportunidad subjetiva que con la verdad objetiva.*® Los planteamientos de Schuon y Corbin coincidi-
ran basicamente en este punto, al menos tedricamente, pero Corbin lo llevara mas lejos hasta una apa-
rente inversion radical del planteamiento guenoniano. La frase que Denis de Rougemont atribuy6 de
forma dudosa y nunca confirmada a Corbin —«jheterodoxos de todos los paises, unios!»— es, en todo
caso, una pequefia broma, formulable en términos coloquiales pero que, sin duda, Corbin nunca se ha-
bria atrevido a poner por escrito. En todo caso, que Corbin pudiera pronunciar esa frase no es absolu-
tamente descartable y su mera posibilidad es, desde luego, significativa: es innegable que, al revés que
Guénon, Corbin dedica todas sus simpatias al «heterodoxo» que se atreve a buscar la verdad por si
mismo, mucho mas que al «ortodoxo» que se somete fielmente a los dictados de la autoridad, negan-

3 Referencias, mas o menos extensas, al ismailismo y a la Resurreccion de Alam(t, tema importante pa-
ra entender el pensamiento de fondo de Corbin, se encuentran dispersas en la mayor parte de sus obras. Véase
especialmente Tiempo ciclico y gnosis ismaili, Biblioteca Nueva, Madrid, 2003, y «La profetologia ismaili» en
El imam oculto, Losada, Madrid, 2005, pags. 49-77. De gran interés al respecto es también la obra de Christian
Jambet (con Pierre Lory, el mas destacado continuador de la obra de Corbin) La grande résurrection d’Alamiit:
les formes de la liberté dans le shi’isme ismaélien, Verdier, Paris, 1990.

37 No me resisto a citar aqui un parrafo de Borella, que constituye la que es, a mi entender, una de las
criticas mas concisas y certeras del planteamiento guenoniano, y en concreto en relacion con lo tratado aqui en
los 88 11.4 y 11.5: «No contemplar la distincion de lo interior y lo exterior mas que bajo una forma institucional
es, en el fondo, concebir el esoterismo de una forma bastante exotérica, es querer garantizar la cualidad esotérica
por una etiqueta debidamente especificada y reconocida. Ahora bien, cuando el esoterismo se convierte en un
nombre, deja con frecuencia de ser una realidad. Cuanto méas se significa por marcas, organizaciones, grados,
cadigos secretos, mas satisface al hombre exterior, més le halaga y més problematico vuelve el acceso a la ver-
dadera interioridad. Al mismo tiempo, tal institucionalizacién, con la multiplicacion indefinida de los problemas
que entrafia y de las precauciones que exige (filiacion auténtica, escision, reconocimiento, validez ritual, reclu-
tamiento, rivalidades, etc.) absorbe las energias en futilidades y desplaza gravemente el polo de lo sagrado. Se
pierde de vista que lo esencial es la revelacion misma de Dios, el don salvador de su Palabra y de su gracia deifi-
cante, que exige ante todo nuestra humildad y nuestra gratitud». (J. Borella, op. cit., p. 78)

38 La heterodoxia de una idea «no es otra cosa en el fondo que su falsedad», y la ortodoxia «es una con
el conocimiento verdadero» (R. Guénon, Introduction générale a I'étude des doctrines hindoues, cit., p. 165.)

39 F. Schuon, Approches du phénoméne religieux, Le Courier du Livre, Paris, 1984, p. 34.



14

dose incluso a la reflexion si es necesario.*® Si no de planteamientos contrarios, si podemos hablar,
cuando menos, de dos tendencias u orientaciones que se alejan reciprocamente.

Para Guénon, la ortodoxia es simplemente el criterio fijado por la institucion, que refleja infa-
liblemente* la verdad en virtud de la rigida continuidad entre el orden suprainstitucional y el institu-
cional. Si no fuera asi, la verdad iluminadora se desintegraria en una pluralidad de posibilidades inhe-
rentes al subjetivismo, en definitiva, al ego ignorante. Para Guénon el riesgo del dogmatismo sera
siempre mucho menos grave que el del relativismo, justo lo contrario que para Corbin, que no puede
dejar de constatar el conflicto continuo que, a lo largo de la historia, ha enfrentado a los grandes espiri-
tuales de las tres religiones abrahdmicas con los poderes institucionales establecidos, sea la iglesia,
sean los doctores de la ley. La verdad estd —nos dice Corbin— en lo mas hondo del individuo, jamas
en la institucion, que sélo puede promover la socializacién y la colectivizacion del Espiritu, y que re-
presenta, mas que ninguna otra cosa, la obra de Satanas en la historia. Para Corbin hay siempre una
verdad esotérica que esta por encima de la ley y que emancipa al individuo de la religion literal, esa re-
ligion que es, para Guénon, una via ineludible.

Estas dos perspectivas opuestas generan, radicalizadas, dos posturas antinémicas. En todo ca-
so, la tendencia a decantarse excluyentemente en favor de una de las dos opciones que este tipo de po-
laridades hacen posibles, esta siempre, pienso yo, mucho mas marcada en Guénon —que hace caracte-
risticamente suyo el lema «el que no estd conmigo esta contra mi»— que en Corbin, con una vision
siempre mas «plastica», mas «organica» y menos mecanicamente determinada de la realidad (mas
acomodaticia y ecléctica y menos rigurosa, probablemente, visto desde la perspectiva guenoniana).

En cualquier caso, no podemos dejar de pasar por alto, que el planteamiento guenoniano se en-
frenta a unas cuestiones tan simples y elementales como ineludibles: ¢quién o qué determina qué tra-
dicién es ortodoxa y cual no?, ;quién o qué determina en las tradiciones que no tienen una autoridad
centralizadora lo que es ortodoxo y lo que no?, preguntas a las que los guenonianos siempre han res-
pondido con evasivas; y, de modo andlogo, podria preguntarse a la vision corbiniana qué es lo que im-
pide que, en ausencia de un criterio de ortodoxia, nos perdamos en un relativismo en el que todo vale.
¢Hay posibilidad de una «tercera via» que se aparte por igual del dogmatismo absolutista y de la diso-
lucion relativista?*

I1.7. Tradicion histérica y tradicion metahistorica

Es evidente que, a partir de estos supuestos, la idea de «tradicién» que ambos autores podian
plantear era sensiblemente distinta, incluso dejando de lado los distintos campos de aplicacion, univer-
sal en Guénon, abrahdmico o «gnostico-mediterraneo» en Corbin. Es cierto que Guénon planteara el
caracter metahistérico de la Tradicidn, pero, de hecho, éste parece funcionar mas bien como una espe-
cie de titulo honorifico de muy escasa relevancia a la hora de analizar concretamente el hecho tradi-
cional. En realidad, la idea que Guénon tiene de la Tradicion Primordial (o de cualquier tradicion par-
ticular) presenta un tinte marcadamente administrativo y hasta «burocratico», estrictamente relaciona-
da con mecanismos de transmisién, con secretos que se comunican y con «influencias espirituales»
que pasan muy concretamente de unos a otros con un aire sospechosamente ocultista. Los temores por
la posible ruptura de la cadena iniciatica se sitdan en la misma linea, y uno se pregunta como es posi-
ble que la supervivencia de una tradicion espiritual esté tan decisivamente condicionada por vicisitu-
des tan terrenales. La sombra de unos planteamientos que oscilan entre la sociologia y una magia un
tanto mecanica se cierne de continuo sobre estos esquemas de funcionamiento. Para Corbin, por el
contrario, la tradicion se sitda en un plano basicamente metahistérico y sélo secundariamente se refle-
jara en el terreno de la historia. La tradicion, podriamos decir, es para Corbin un fenémeno esencial-
mente “pleromatico”, vertical mas que horizontal; ningan archivo ni linea regular de transmision son

40 «Lo mas importante que he aprendido en vida ha sido a no pensar por mi mismo», afirmaba Cooma-
raswamy en un arranque ultraguenoniano —muy tipico de este autor— que hubiera horrorizado a Corbin. Citado
en Brian Keeble, «A. K. Coomaraswamy: Scholar of the Spirit», Sophia, vol. 2, n° 1, verano 1996, p. 71.

41 «Un representante auténtico de una doctrina tradicional es necesariamente infalible cuando habla en
nombre de esa doctrina» (Autoridad espiritual y poder temporal, cit. p. 86). Naturalmente, esto nos lleva al pro-
blema —que Guénon no se plantea— de la problematica infalibilidad a la hora de determinar cuando se va a ha-
blar en nombre de la doctrina o, lo que es igual, cuando se va a ser infalible.

42 Esta cuestion fundamental ha sido tratada por Jorge N. Ferrer en su libro Espiritualidad creativa, Kai-
rés, Barcelona, 2003.



15

necesarios para poner en conexion, por ejemplo, a esenios de Qumréan, ishraqiydn de Persia, caballeros
del Graal y te6sofos cristianos en una indestructible comunidad tradicional de caracter metahistérico:
cespiritualismo irreal? En cualquier caso, el imaginal es para Corbin el paisaje natural de la tradicion,
topografia espiritual, a la vez interior y exterior, en la que podemos reconocer sin dificultad una reali-
dad ?;uy distinta al Agartha del Rey del Mundo y los Superiores Desconocidos que nos propone Gué-
non.

Corbin expresaba nitidamente su idea de la tradicién en un pasaje que vale la pena traer a co-
lacién: «El espiritu tradicional s6lo se mantiene como “espiritu” cuando es creador; de lo contrario, la
Tradiciéon no serd mas que un cortejo fanebre; “creador” —en efecto— como consecuencia de una
inspiracion continuada, sin la cual la hermenéutica viva del Libro no podria revelar lo que habia per-
manecido oculto. Esta idea va a la par con la de una creacion ininterrumpida. La hermenéutica espiri-
tual es la fuente de una perpetua renovacion, pero la idea de renovacion difiere de la de innovacion, ya
que este ultima implica, de una forma u otra, una ruptura o violencia. La “originalidad” de las renova-
ciones consiste en encontrar continuamente los “origenes”».*

No hay duda de que para Corbin la idea guenoniana de Tradicion seria la de un «cortejo flne-
bre». Una vez mas encontramos aqui la omnipresente polaridad: Corbin va a acentuar el polo de la
subjetividad, asumiendo como necesarios los riesgos que supone —parafraseando el lema trotskysta—
la <hermenéutica permanente»;*® Guénon enfatiza el polo de la objetividad, afirmando la necesidad de
preservar el legado recibido, temeroso siempre del riesgo del subjetivismo. Para Corbin la Tradicion es
algo que hay que redescubrir, una recreacion continua en el presente —o del presente, diriamos me-
jor—, mientras que para Guénon es la conservacion de un depdsito inmutable legado por el pasado. Al
margen de toda valoracion politica, podriamos calificar a ambas posturas de tradicionalismo creador
frente a tradicionalismo conservador. Ambas actitudes no son independientes de la idea que cada uno
de ellos se hace del tiempo y de la historia.

11.8. Historia y metahistoria. Tiempo cualificado y tiempo cronoldgico

Tanto Corbin como Guénon aceptaran la idea de una doble modalidad o un doble aspecto en el
tiempo: el cualificado y el meramente «cronoldgico» o cuantificable, lo que, en Corbin, constituye la
base a sus categorias de historialidad e historicidad. Ahora bien, la idea que se hacen de esas distintas
modalidades del tiempo y de la relacion entre ellas es diferente y, aunque un desarrollo mas amplio de
tan desbordante problema esta fuera de mi alcance y nos alejaria de nuestra linea directriz, es preciso,
al menos, aludir esquematicamente a ello, pues tiene consecuencias importantes en relacién con la tra-
dicion.

Para Corbin el tiempo de la historia es tiempo cuantitativo y su relacion con el tiempo cualita-
tivo es una relacion que podriamos calificar de «irrupcién». La historia solo puede ser redimida me-
diante la irrupcion en ella de la metahistoria. La idea de Guénon es, aqui como en tantas otras cosas, la
idea hindd, o, para ser mas precisos, la idea que Guénon se hace de las doctrinas hindles acerca del
tiempo. Al margen de que la interpretacion guenoniana de la doctrina hindd sea o no correcta®, para

43 Sobre el Agartha o Centro Supremo que vincula permanentemente el mundo con la Tradicién Pri-
mordial, véase especialmente la obra de Guénon El rey del mundo.

4 H, Corbin, En islam iranien, cit., vol. Ill, p. 151.

4 Aprovechando la consciente alusion de Corbin al revolucionario ruso, y aunque sea un salto aventu-
rado a la politica contemporanea, podrian establecerse curiosos paralelismos entre la asociacion Guénon-Lenin,
por un lado, y la asociacidn Corbin-Trotsky, por otro. (Pido disculpas si estas asociaciones pueden herir a algu-
nos espiritus sensibles).

46 |_lama, cuando menos, la atencion el riguroso historicismo de la interpretacion guenoniana, que llega
incluso a calcular la duracion exacta en afios de cada uno de los yugas. (Y eso unas pocas lineas después de ha-
ber afirmado la futilidad e incluso la imposibilidad de tales calculos; en efecto, si bien empieza subrayando el ca-
racter simbdlico de las cifras que maneja, acaba, sin embargo, sugiriendo la «verosimilitud» de los resultados ob-
tenidos en sus calculos. Véase Formas tradicionales y ciclos cosmicos, Obelisco, Barcelona, 1984, pp. 13-22).
Ahora bien, si por algo se caracteriza la tradicion hindd es precisamente por su desprecio de la historia y de la
exactitud aritmética de los historiadores. ¢No sera la lectura guenoniana de la doctrina de los yugas —en la que
se basa toda su concepcion ciclica de la historia— la historizacion de un esquema mitico, legible s6lo desde una
perspectiva mucho més ontologica que historica? Es mas: la idea de que el final de un ciclo coincide con el prin-
cipio de otro, que no sdlo no se encuentra en los textos purdnicos que exponen esta doctrina sino que se niega



16

Guénon el tiempo de la historia no es per se tiempo cuantitativo, sino que la historia es precisamente
la progresiva descualificacion —y por tanto la progresiva cuantificacion— del tiempo. En sus origenes
(Satya-yuga o edad de oro), el tiempo histérico (pues no hay duda de que, para Guénon, el Satya-yuga
estd en la historia) es tiempo eminentemente cualificado y sélo progresivamente va perdiendo esa con-
dicién y acercandose hacia la cantidad pura a medida que se va acercando a su final (Kali-yuga o edad
de hierro). La cualidad no irrumpe pues en un tiempo de por si cuantificado, sino que mas bien cuali-
dad y cantidad se articulan en un mismo devenir en una relacion de decrecimiento-crecimiento. Para
Guénon no se trataria, pues, tanto de una caida en la historia —como en Corbin siguiendo a la gnosis
ismaili— cuanto de una caida de la historia en un tiempo progresivamente cuantificado. De ahi que
para Corbin la verdad —Ila realidad— tenga que ser continuamente «recreada», mientras que para
Guénon tendria que ser, primero conservada y, una vez que se ha perdido, mas bien «recuperada».

El tema no deja de ser confuso, pues Corbin parece aceptar sin embargo la idea de una deca-
dencia histdrica gradual,*” lo mismo que Guénon, en un paralelismo a contrario, acepta la idea de es-
capar verticalmente a la historia. Y una vez mas podriamos entender las diferencias entre Guénon y
Corbin como contradicciones irreductibles —si las llevamos hasta sus Ultimas consecuencias— o sélo
como enfatizacion mas o menos radical de polos complementarios, si las mantenemos atenuadas. En
cualquier caso, habra que tener en cuenta que tanto el historicismo guenoniano como el ahistoricismo
corbiniano se nos muestran mas 0 menos matizados por sus complementarios respectivos.

I11. Conclusién y perspectivas

He tratado en las lineas precedentes de esbozar las actitudes de dos importantes estudiosos de
las religiones del pasado siglo en relacién con ciertas categorias vinculadas a la idea de tradicién. Mi
objetivo ha sido diferenciar en ellas lo que me parecen dos posturas existenciales basicas, dos formas
distintas de situarse ante el hecho tradicional y, en definitiva, ante la existencia. Fréderick Tristan veia
en ellas la «via seca» y la «via himeda», reconociendo en Guénon el «hombre de las arenas» y en
Corbin al <hombre de los oasis»*. Mérito de ambos es, desde mi punto de vista, el haber escapado a la
estéril polémica entre tradicionalismo y progresismo, encerrada en disquisiciones de corto alcance, e
incapaz por naturaleza de salir de la horizontalidad y la cronologia plana de la historia. Guénon, con
un gran poder de sintesis, lo hace apelando a un tradicionalismo metafisico que aporta un sentido de
objetividad, orden, totalidad, estabilidad, serenidad incluso, en unos tiempos necesitados de tales valo-
res, aunque perpetuamente amenazado por el riesgo del tradicionalismo histérico que lleva a muchos
de sus seguidores a adoptar actitudes practicamente fundamentalistas; Corbin, incidiendo en la vision
metahistorica de la tradicion, se rebela contra el gregarismo y contra el estrecho y omnipresente senti-
do de la «realidad» que preside nuestro tiempo, planteando la necesidad ineludible de la reconquista
del Imaginal en su declarada «batalla por el Alma del mundo», aunque siempre amenazado —nos re-
cuerdan sus criticos— por los riesgos de la subjetividad.

Tal vez —pero éste seria un planteamiento que exigiria un desarrollo paralelo y que aqui sélo
quiero sugerir— se podria cuestionar gque tanto uno como otro vean en las tradiciones religiosas el am-
bito de manifestacion por excelencia, y préacticamente exclusivo, del Espiritu, lo que, a pesar de ser
una postura generalizada, dista, en mi opinion, de ser algo obvio. En este sentido, la idea de «tradi-
cién» sigue muy limitada, en el planteamiento de Guénon, a la historia, y, en el de ambos, al dominio
religioso.*® Pienso que la «tradicion» en tanto que posibilidad continua de renacimiento es susceptible
de ser, en primer lugar, interiorizada y vivida como reintegracion de la propia existencia, lo que de al-
gun modo esta sugerido o implicito, a mi entender, en la obra de Corbin, y lo que exige, en principio,

explicitamente, al estar los manvantaras separados por un pralaya (circunstancia esencial en una ciclologia miti-
ca no historizante, que Guénon pasa por alto), no dejan de aproximar curiosamente el planteamiento de Guénon a
la Nueva Era: en definitiva, un futuro (no muy lejano) de elevada espiritualidad se abre ante nosotros. El tema es
muy complejo, pero es inevitable pensar en las justas observaciones de Schuon sobre el conocimiento parcial que
de la doctrina de los yugas tenia Guénon («Quelques critiques», cit., pp. 56-57).

47 Fiel en esto, como en tantas otras cosas, a la gnosis ismaili. De todos modos, nunca es facil discernir
con claridad —al contrario que en Guénon— hasta que punto Corbin se identifica 0 no con las ideas que expone.

“8 F. Tristan, «Réflexions sur René Guénon», Dossier H: René Guénon, cit. p. 206.

49 Soy consciente de la objecion que esta idea suscitara en medios guenonianos, que me acusaran de
confundir la «religién» con la «metafisica». En realidad, la pretendida «metafisica» guenoniana no me parece
otra cosa que la profundizacion en ciertos aspectos dogmaticos o doctrinales de la religion.



17

una determinada forma de mirar hacia el pasado, no como lo que ya no es, sino como lo que esta pre-
sente en todo lo que es, mediante la reconstruccion perpetua que implica la «hermenéutica permanen-
te»; en segundo lugar, esa idea de «tradicién» puede ser extendida a todo lo que es humano, y no sélo
al ambito de la doctrina, los ritos y las prescripciones morales en los que se agota la perspectiva reli-
giosa o0 lo que es cominmente sancionado como «espiritual».

La reflexion sobre el sentido de la tradicion en el mundo contemporaneo exigiria una conside-
racion previa sobre el papel la religion en relacién con la espiritualidad. Tal vez sea un rasgo caracte-
ristico de la actualidad que el homo spiritualis no tenga por qué ser necesariamente un homo reli-
giosus. Esto no implica, en principio, ninguna valoracion de nuestro tiempo respecto de tiempos pasa-
dos, sino la simple constatacion de que, por debajo de la confusion que preside nuestro mundo, la ge-
neralizada mentalidad religiosa de otros tiempos, pasada histéricamente por el racionalismo, la ilustra-
cién y la ciencia y la tecnologia modernas, se ha polarizado ahora, por un lado, en el olvido presumi-
blemente mayoritario de toda dimension espiritual y, por otro, en la busqueda, presumiblemente mino-
ritaria, y forzosamente torpe e incluso aberrante en ocasiones, de una espiritualidad de caracter no reli-
gioso, independientemente de que las religiones ahora vivas puedan seguir subsistiendo durante mas o
menos tiempo.

No discuto la pertinencia de la vinculacion personal con tradiciones espirituales establecidas.
Sugiero, simplemente, la posibilidad de abordar la realidad espiritual desde otra perspectiva basada en
presupuestos no religiosos. No hace falta situarse en una perspectiva religiosa para discernir en la his-
toria de la humanidad momentos privilegiados en los que el Espiritu pareceria lucir mas o menos fu-
gazmente como a través de un cristal oscuro; momentos epifanicos que no necesariamente obedecen a
las leyes de causalidad que rigen el mundo fisico y que, aunque histéricamente puedan estar contex-
tualizados —o0 no— en un marco religioso, no necesariamente tienen que ser entendidos sélo desde
ese marco al que incluso, con frecuencia, contradicen.® Tales presencias epifanicas, unas acaecidas en
el marco de lo religioso, pero otras fuera de él —por ejemplo en el arte, en la literatura, en una diver-
sidad de formas culturales— son posiblemente claves para dar alguna inteligibilidad a la existencia
humana, pero solo seran plenamente operativas a condicion de no encerrarlas en estrechos limites
ideologicos que las mutilan y las destierran en muchos casos a la periferia de la espiritualidad. No es
obligado construir su historia como se construye la historia de los acontecimientos historicos, como se
construyen, por ejemplo, la «historia de la Iglesia» o la historia de cualquier religion. Al margen de
encadenamientos causales y sucesiones cronoldgicas, es posible, quizd, discernir algunas relaciones
esenciales que permiten trazar ciertas redes de posibilidad, realizar ciertas agrupaciones, perfilar cier-
tas lineas, levantar ciertos mapas. En definitiva, tal vez sea posible discernir un cierto orden, distinto al
religioso, que nos permita reconstruir, no sé si otras formas de tradicion, pero si, desde luego, otras
lecturas de la presencia del Espiritu en la historia, susceptibles de proporcionarnos en su conjunto una
vision fructifera y transformadora.

En el propio &mbito religioso, se pueden deducir sin dificultad continuidades supraconfesiona-
les (y los autores aqui tratados lo han dejado bien claro) basadas, por ejemplo, en la focalizacién de
ciertos aspectos particulares de la vida o la doctrina religiosa. Analogamente, podemos vincular de es-
ta forma transversal hechos de naturaleza muy diversa que ponen de relieve sin embargo unas «lineas
de fuerza» del Espiritu que tal vez nos permitirian hablar de una tradicion espiritual o unas tradiciones
espirituales de caracter metahistérico o ahistérico.

No estoy proponiendo nada que, a mi entender, no esté implicito en el pensamiento de Corbin.
Creo que es posible prolongar sus brillantes intuiciones y entender que esas conexiones espirituales
metahistoricas desbordan absolutamente el ambito religioso (y, con mayor razon, el de las religiones
del Libro). De hecho, incluso actitudes formalmente ateas, en la medida en que niegan un Dios fre-
cuentemente idolizado desde la religion, podrian tener cabida en una tradicion espiritual. Una vision
metahistorica de la espiritualidad nos permite reunir, por ejemplo, a personajes tan aparentemente dis-
tantes como puedan ser un antiguo taoista chino, un mistico persa del siglo XiI, un pintor o un poeta
romantico y un cineasta de nuestro tiempo que quizés nunca en su vida se haya preocupado por la reli-
gion, sin necesidad de que estén conectados por ninguna filiacion regular ni por mas cadena de trans-

%0 En este sentido, la oposicién que ha enfrentado desde siempre al establishment de las religiones —
especialmente en los monoteismos abrahdmicos— con muchos de sus mas destacados espirituales no puede des-
pacharse como si fuera un mero accidente o un desajuste sin importancia.



18

mision que la comunion intangible —y no por ello menos real— en un mismo espiritu. Esta perspecti-
va hace posible la resurreccion de quienes, desde muy distintas épocas y contextos, han vivido la expe-
riencia del Espiritu, a través de la resurreccion propia por la comunion con aquello que de ese modo
resucita. En este sentido decia Corbin que Sohravardi habia resucitado la sabiduria de la antigua Persia
y podemos decir hoy que Corbin ha resucitado a Sohravardi, sin necesidad de ser ni musulman ni per-
sa y estando separados por ocho siglos de distancia. Hay en la historia continuidades mas sélidas, por
cuanto que mas profundas, que las derivadas de los planteamientos religiosos, las continuidades crono-
l6gicas vy las leyes de la causalidad, y son ésas las que se trata de poner de manifiesto. De esas lecturas
transversales de la presencia del Espiritu en la historia pueden deducirse criterios hermenéuticos y po-
sibilidades de orientacion que tal vez hagan posible un redireccionamiento efectivo de la vida espiri-
tual sin necesidad de que ésta esté presidida por «la doctrina y el método» de una institucién religiosa
o pararreligiosa.

En definitiva, quizés al plantearse la tradicion como sintesis de cambio y permanencia habria
gue empezar por plantearse lo que debe cambiar y lo que debe permanecer en la idea misma de tradi-
cion.

Esa vision metarreligiosa del espiritu se alimenta del sentido de lo sagrado, a la vez que con-
duce a su recuperacion; sentido de lo sagrado que deberia impregnar toda la existencia y que la reli-
giosidad contemporanea —acaso obligada por las circunstancias, pero sin que les haya ofrecido dema-
siada resistencia— ha confinado a ciertos aspectos muy particulares de la vida.>

Por eso quisiera terminar con una cita de Rilke que recoge de forma sutil —que tal vez a algu-
nos les parezca banal— ese profundo sentido metarreligioso que, a mi entender, deberia presidir la
tradicion, es decir, toda la existencia:

«Todavia para nuestros abuelos, una casa, una fuente, una granja familiar, e incluso
sus vestidos, sus ropas, eran algo infinitamente mas proximo; cada cosa era un receptaculo en
el que encontraban y preservaban lo humano. Hoy Ameérica nos inunda con objetos vacios, in-
diferentes: pseudocosas, atrapavidas [...] Una casa, una manzana o un racimo de uvas, en el
sentido americano, no tienen nada en comin con la casa, el trigo, las uvas, que impregnaron
las reflexivas experiencias de nuestros abuelos [...] Las cosas dotadas de vida, las cosas vivi-
das, conscientes de nosotros, estan desapareciendo y nunca seran reemplazadas. Somos quiza
los Gltimos que habran conocido tales cosas. Tenemos la responsabilidad de salvaguardar no
solamente su recuerdo (lo que seria bien poco) sino su valor humano y “larico” (en el sentido
de las divinidades del hogar).»*

La distancia cronoldgica que nos separa de Rilke (1875-1926) abriria el interrogante sobre el
lugar en que nos situamos los nacidos a lo largo del siglo XX sobre esa responsabilidad, pero eso pro-
longaria este escrito mas alla de lo razonable para la ocasion.

51 Es justo reconocer que ese «sentido de lo sagrado», que en medios guenonianos parece ignorarse por
completo, suele tener una presencia notable en los medios schuonianos. De hecho, el propio Schuon tiene algu-
nos textos importantes sobre el tema.

2 R. M. Rilke, «Carta a Witold von Hulewicz», 13 de noviembre de 1925.



