La herida abierta: los lenguajes del alma (filosofia, arte...)

I. El origen de la filosofia occidental tiene un fundamento religioso. Los
primeros filésofos (Pitdgoras, Parménides, Empédocles...) eran iatromantes y sacerdotes
de Apolo (cf. Peter Kingsley: En los oscuros lugares del saber) que conducen a los
iniciados hacia la sabiduria a través de ritos de incubacion (entrada a otros estados de
conciencia) y quietismo (silencio). Esta vision vertebra el Poema chamanico de
Parménides, texto magico que nos relata un viaje iniciatico para averiguar nuestros
vinculos con lo divino y donde se vuelve a nacer, a ser un kouros (joven), un iniciado
que ve la vida como un desafio que exige todo su vigor y pasion.

El viaje al inframundo es el que realizan los primeros filésofos: un viaje
intimamente vinculado con las tradiciones de la Italia meridional del siglo quinto antes
de Cristo. Viaje emprendido al ambito donde se encuentran todos los opuestos. Por eso,
hallar la transparencia implicaba hacer frente a la mas plena oscuridad. Atravesar la
noche en direccion a lo que se encuentra al otro lado. Los primeros filosofos eran
phélarchos (Sefiores de la Guarida), iatromantes (“sanadores profetas” que dan voz a lo
que no la tiene) y ouliadés que sabian que la filosofia estaba vinculada con la sanacion,
con el deseo de ordenar la propia vida en todos los &mbitos posibles y ayudar a los
demas a hacerlo. Utilizaban mas de una técnica y, entre ellas, su propio lenguaje
iniciatico, de oraculos y acertijos, cuyas palabras eran semillas que habia que absorber
para que pudieran crecer y transformar la naturaleza del oyente; metamorfosis de muerte
y renacimiento, donde cada vez se aprendia menos y se encontraba los recursos internos
para descubrir las respuestas dentro de cada uno. Tal vez, por ello, la sabiduria exija
todo lo que tu eres....

Esta visidn sobre el origen de la filosofia pervive de manera subterranea,
marginal y heterodoxamente, a lo largo de toda la historia del pensamiento occidental.

I. En la antigliedad la filosofia se consideraba una manera de vivir. La actitud
filosofica no se situaba solamente en el &mbito del conocimiento sino que consistia en
un proceso que nos hace mejores. Proceso vertebrado por ejercicios espirituales que
lleva a los seres humanos a interrogarse sobre su propia conducta, a cuidar de ella y de
si mismos, en definitiva, a moldear y transformar su yo escogiendo reglas adecuadas de
“vida buena”. Metamorfosis de la mirada obligandose a cambiar de punto de vista, de
actitud, de conviccion vy, asi, un dialogar con uno mismo -Antistenes nos dice que el
provecho que obtiene de la filosofia serd “el de poder conversar consigo mismo”-
conlleva lucha interior (constante en toda practica espiritual).

La filosofia como formacion no radica en un camino de instruccion sino en una
via para despertar; forma vivida de sabiduria fundamentada en la ataraxia que lleva
aparejada una libertad interior y esa conciencia cosmical que considera el universo una
matriz plena de resonancias... Todo esto se da en los “laboratorios experimentales” que
eran las Escuelas morales de la Antigliedad; espacios de vida cuyo eje principal es
concentrarse en el presente (Horacio). Un ejercicio de tal concentracién es el

1 “El gjercicio de la sabiduria comporta una dimension cosmica. Mientras el hombre corriente ha perdido
contacto con el mundo, dejando de percibirlo en tanto que mundo y considerandolo mas bien como medio
para satisfacer sus deseos, el sabio no cesa de tener el Todo siempre presente en su espiritu. Piensa y
actlia seglin una perspectiva universal. Conoce asi un sentimiento de pertenencia a un todo que desborda
los limites de su individualidad” (P. Hadot.).



M@ del Carmen Pifias Saura: La herida abierta: los lenguajes del alma

pensamiento de la muerte?. “Que la muerte se le presente cada dia ante la vista y no sera
asaltado jamas por ningin pensamiento bajo ni deseo excesivo” (Epicteto).

Pensar en la muerte pasa a ser una actividad de concentracion en el presente, en
el valor infinito de cada instante. Vivir el presente nos pone en contacto con el cosmos
entero (Marco Aurelio). Ejercicio de vida que toma conciencia del valor de la existencia
descubriendo que tal vez sélo hace el bien -bien destilado por la interioridad, belleza de
un bien como don de lo fértil, la salud de lo naciente...- el que pierde el miedo a la
muerte. Sin embargo, el presente est4 ausente en la vida que llevamos: el cianuro de la
impaciencia se vierte sobre mente y corazén y la prisa nos convierte en presas. Queda
lejos vivir el momento no proyectadndose al futuro ni aferrandose al pasado. “El hombre
corriente, cuando emprende una cosa la echa a perder por tener prisa en terminarla”
(Lao-Tse).

Rasgo comin a todo el que se encuentra inmerso en un proceso de creacion
personal es la atencion al presente®. Para mirar tienes que estar aqui y casi siempre
estamos en alguna otra parte. La concentracion en el aqui y ahora que lleva aparejado el
pensamiento sobre la muerte supone una actitud que exige total conversion de la
atencion (actitud espiritual fundamental para el platonismo y el estoicismo). La atencion
al instante -prosoche- es el secreto de los ejercicios espirituales. Atencidn para consigo
mismo, vigilancia a cada instante como practica continua de presencia divina que
devuelve al hombre a su ser originario. Proceso que implica un dominio del
pensamiento, una aceptacion de la voluntad divina y una purificacion de las intenciones
en la relacion con los demas®.

Otro elemento clave de la filosofia helenistica es la no oposicion al destino.
Conscientes de que la vida nos la cambian sin permiso dicen un si incondicional a la
vida. La existencia como azar; la vida, milagro; algo tnico, divino y se ha de recibir con
inmensa gratitud (epictreos). Se sitGan en una perspectiva universal® para conformar los
propios deseos, acciones y juicios al orden racional del Universo®. Se trata de una
manera de vivir en concordancia con el “intelecto” creando realidad. De esta forma, el
secreto de la serenidad de espiritu (ataraxia) es la entrega incondicional a lo inevitable’.
Por lo tanto, si algo nos hace creadores es la capacidad de transformar las cosas, no
soportarlas; transformacion que conlleva una aceptacion previa. “La filosofia antigua y
de ella, todavia mas, la estoica, es amarga medicina, vigilia y desvelo; despertar alguna

verdad que pide todo nuestro valor”®.

Los Pensamientos de Marco Aurelio son notas que toma para si mismo y lo hace
porque experimenta como los habitos y preocupaciones del vivir convierten el discurso
filosofico en algo tedrico, sin fuerza para impulsarlo a vivir. Esta obra es un ejemplo de

2 Cf. Marco Aurelio: Pensamientos, en: Los Estoicos, Ediciones Ibéricas, Madrid, 1963, (69), p. 141.

3 Cf. La sabiduria del sufismo, J. de Olafieta, Palma de Mallorca, 2010, p. 115: “El sufi es aquel cuyo
pensamiento anda al mismo paso que su pie” (Abi Muhammad Murta’ish, citado por Hujwiri).

4 Cf. id., p. 161. Como afirma Rumi: “Cuando te hayas juzgado a ti mismo te despreocuparas de juzgar a
los otros”.

5 Cf. Marco Aurelio, o.c., p. 150.

6 Las tres reglas estoicas enunciadas por Epicteto: Atreverse a ver la realidad tal y como es; actuar en
beneficio de los demas, tener conciencia de formar parte del Cosmos aceptando serenamente el dictado
del destino.

" Cf. Zambrano, M2 EI pensamiento vivo de Séneca, Catedra, Madrid, 1992, (29), p. 44.

81d., p. 16.



M@ del Carmen Pifias Saura: La herida abierta: los lenguajes del alma

mediacion entre vida y pensamiento, al igual que las Cartas a Lucilio® de Séneca. Obras
de un saber sutil, un saber acerca de las entrafias, un saber del tiempo®® como cifra del
desamparo. Descubrir el tiempo tiene algo de caida que s6lo acontece “en un especial
estado de angustia, desengafio o vacio”!!. Salir de esta situacion sdlo se logra a través de
una accidn, de un acto verdadero, originario y todo éxtasis lo es.

El modelo ideal del filosofo: el sabio, ser “madurado para la muerte” (Séneca)
que no pretende conocer por conocer sino para saber vivir y morir. En él lo aprendido
adquiere alma, es alimento por tanto. De esta manera, una de las cualidades esenciales
de este modelo es el amor hacia los hombres rescatandoles de la supersticion y pasiones
y haciéndoles ver que no se han de olvidar de la libertad'?. El sabio es el hombre libre,
sin miedo (el miedo origina desconexién). Su libertad interior es una constante en la
filosofia griega: la necesidad de erigir una ciudadela alrededor de uno mismo que sea la
fuente de donde brota una bondad como instinto!®. El fin de toda accidn es el bien de la
comunidad humana, el servicio al préjimo. EIl conocer sin accion no es conocimiento.
Accion iluminada que tiene presente los dos acordes del corazon humano: la
profundidad del cielo y la de la tierra.

La filosofia como forma de vida implica comprender lo que uno necesita y para
esto es necesario un viaje iniciatico sin distancia donde el tesoro se presenta en forma de
busqueda hasta que el universo se revela en forma de hallazgo. Y cuando esto sucede no
se expresa en palabras sino que se revela en la accion.

Ahora bien, siempre hay que tener presente a Platon o bien a Aristoteles cuando
decian que sélo Dios es sabio y el hombre no podia ser sino filosofo, amigo de la
sabiduria, en busca de la sabiduria. Una busqueda que supone ir leyendo el libro que
cada uno es. Tarea nada facil porque, como dice Anthony de Mello, al igual que la
tradicion jasidica, “cada minuto del dia supone una nueva edicion del libro”.

La sabiduria no consiste en saber mucho de una sola cosa sino entender las
relaciones sutiles entre lo vivido y lo imaginado rompiendo la dura corteza de habitos y
prejuicios y dando a luz un conocimiento pasivo, un entender con las entrafias, un
pensamiento vivo donde el conocimiento no quita la pasion, donde se piensa con todo
nuestro ser (cuerpo, alma, espiritu). Conocer que nace en instantes de gran peligro,
momentos donde no se requiere un hablar de, sino un estar alli, un ser ahi capaz de una
accion que logre libertad.

Para el sabio la mayor desgracia es cometer una falta moral (depende de nuestra
eleccion). No hay otro mal que el mal moral (injusticia, explotacion del hombre por el
hombre). Bien 0 mal no existen para el sabio helénico méas que en el pensamiento y en
la voluntad del hombre, no en las cosas. Todo lo que no dependa de nuestra eleccion no
es un mal y por lo tanto, no debe turbarnos. Enfermedades, catastrofes no forman parte
del orden del mundo, sino que son consecuencia del desarrollo necesario de los

°Cf.id., p. 25.

W Cf.id., p. 41.

1d., p. 40.

12 Como dice Tarkovski: “La gran cuestion del hombre mientras vive es como quiere emplear su
libertad”. Cf. Rafael Llano: Andrei Tarkovski. Vida y obra, Instituto valenciano de cinematografia,
Valencia, 2003, tomo I, p. 468.

13 Seglin Pierre Hadot, ningln filésofo supera en esta forma de concebir la bondad a Marco Aurelio.



M@ del Carmen Pifias Saura: La herida abierta: los lenguajes del alma

acontecimientos del universo que hay que aceptar si no queda otra y que se convierte en
bienes o males segin nuestra actitud hacia ellos. “Hay que tratar las catastrofes como
molestias y jamas las molestias como catastrofes” (A. Maurois), pues “la felicidad no
depende de acontecimientos externos, sino de como los consideremos” (Tolstoi). Para
lograr libertad es fundamental el conocimiento otorgado por la adversidad y si no las
palabras de Socrates: “pueden matarme, pero no pueden hacerme dafio”.

I11. El objetivo de la filosofia antigua era obtener el esplendor de las personas y
la pregunta que nos plantea Pierre Hadot en estos tiempos que s6lo parecen querer el
perfeccionamiento de las cosas y no de los seres humanos es: ¢no constituira la
verdadera funcion de la filosofia proporcionarnos una forma de percepcién mas
completa de la realidad por medio de cierto desplazamiento de la atencion?* Arte de
vivir imantado en la atencidn; experiencia interna que escapa a la teorizacién. Conviene
no olvidar que a veces la experiencia es ceniza que cree saber del pasaje del fuego,
materia inconsistente que lo mejor que tiene es el silencio. “Sabiduria silenciosa”;
terapéutica que no instruye sino despierta, sugiere al asumir que lo real sea tal vez
incomunicable. “Palabra verdadera liberada del lenguaje” (Zambrano): raiz iluminativa
que emerge cuando el ser humano se estremece. “Solamente el alma conmovida puede
hablar en un lenguaje por encima de lo vulgar, cuando despreciando pensamientos
vulgares y usados, fia en la inspiracion sagrada” (Séneca).

Palabras que expresan el silencio no el pensamiento y donde el conocer es un
saborear y cuando se saborea se habla por rodeos, aproximaciones, como tanteando el
corazdn de lo degustado ya que un sabor no puede ser nombrado sino solo vivido,
bebido, devorado... Poder terapéutico de palabras creadoras, germinales, perdidas y que
dilatan al encontrarse en las antipodas de una razén instrumental, dialéctica®.

Tales palabras se encuentran en textos de filosofia antigua; estos textos recogen
siempre “en mayor o menor medida los ecos de la ensefianza oral; y es que para los
filosofos de la antigiedad las frases, palabras y reflexiones no tenian como objetivo
principal la transmision de una informacion, sino producir cierto efecto psiquico en el
lector u oyente, teniendo siempre en cuenta por lo demas y de la manera mas
pedagdgica las capacidades de cada auditorio”®. O bien “cuando se aborda un texto
filosofico de la Antigiiedad hay que pensar siempre en la idea de progreso espiritual”!’.
Todo esto nos puede chocar porque se lee tanto que se ignora cdmo poder encontrar
tiempo para saber algo. Nos pasamos la vida leyendo, pero en realidad no sabemos leer,
es decir, detenernos, liberarnos de nuestras preocupaciones, replegarnos sobre nosotros
mismos, dejando de lado toda busqueda de sutilidad y originalidad, meditando
tranquilamente, dando vueltas en nuestra mente a los textos, permitiendo que nos
hablen. Sin atencion, sin presente, habria que decir: no tengo tiempo de tener prisa.

Palabras liberadas del pensamiento -matrices de todo lo creador- que hacen que
uno vea por primera vez lo que siempre has estado mirando en ese viaje sin distancias

14 Hadot, Pierre: Ejerciucios espirituales y filosofia antigua, Siruela, Madrid, 2006, p. 287.

15 Zambrano realizara una critica a la racionalidad limitadora que organiza y domestica el mundo tan
perfectamente que ya no somos capaces de sentirlo, saborearlo, verlo. Racionalidad que sabe cuanto hay
que saber acerca de la realidad pero que ni siquiera sospecha de la existencia de ésta. Su mundo es una
construccion mental: la realidad no es lo que es, sino lo que nosotros hemos decidido que sea.

16 Hadot, P.: Ejercicios espirituales..., 0.c., pp. 306-307.

171d., p. 225.



M@ del Carmen Pifias Saura: La herida abierta: los lenguajes del alma

donde se percibe como en cada instante de lo vivido hay una mezcla de razén y
sinrazon, de orden y desorden. EI genio creador (poiesis) sabrd encontrar ese punto de
equilibrio, ese saber moverse entre la relatividad sin descanso que es la vida humana no
olvidando los claros del bosque...

“Uno no debe aproximarse al arte por medio de la razén y
el entendimiento, sino por medio del alma, por medio de la
experiencia. La razon y el entendimiento han de encontrarse en el
arsenal de todo artista bien preparado..., pero esto no significa que
deba trabajar de acuerdo con la teoria... Para que el arte se
mantenga vivo, tiene que existir siempre una x... Yo... teorizo un
montén; pero nunca pienso tedricamente cuando estoy
pintando™8,

“El pensamiento vivo ha de pasar inevitablemente por un
estado, diriase... de demencia, y desembocar después... no en la
cordura... sino en la sabiduria, es decir, en esa locura superada
que viene a ser la sabiduria, o... la verdad, la posible verdad”*°.

Maria del Carmen Pifas Saura

18 vasili Kandinsky, citado por R. Llano, o.c., t., I, p. 236).
19 Gaya, R. Obras completas, t. I1I, Pre-textos, Valencia, 1994, p. 78.



