
La herida abierta: los lenguajes del alma (filosofía, arte…) 

 
I. El origen de la filosofía occidental tiene un fundamento religioso. Los 

primeros filósofos (Pitágoras, Parménides, Empédocles...) eran iatromantes y sacerdotes 

de Apolo (cf. Peter Kingsley: En los oscuros lugares del saber) que conducen a los 

iniciados hacia la sabiduría a través de ritos de incubación (entrada a otros estados de 

conciencia) y quietismo (silencio). Esta visión vertebra el Poema chamánico de 

Parménides, texto mágico que nos relata un viaje iniciático para averiguar nuestros 

vínculos con lo divino y donde se vuelve a nacer, a ser un kouros (joven), un iniciado 

que ve la vida como un desafío que exige todo su vigor y pasión. 

 

 El viaje al inframundo es el que realizan los primeros filósofos: un viaje 

íntimamente vinculado con las tradiciones de la Italia meridional del siglo quinto antes 

de Cristo. Viaje emprendido al ámbito donde se encuentran todos los opuestos. Por eso, 

hallar la transparencia implicaba hacer frente a la más plena oscuridad. Atravesar la 

noche en dirección a lo que se encuentra al otro lado. Los primeros filósofos eran 

phôlarchos (Señores de la Guarida), iatromantes (“sanadores profetas” que dan voz a lo 

que no la tiene) y ouliadês que sabían que la filosofía estaba vinculada con la sanación, 

con el deseo de ordenar la propia vida en todos los ámbitos posibles y ayudar a los 

demás a hacerlo. Utilizaban más de una técnica y, entre ellas, su propio lenguaje 

iniciático, de oráculos y acertijos, cuyas palabras eran semillas que había que absorber 

para que pudieran crecer y transformar la naturaleza del oyente; metamorfosis de muerte 

y renacimiento, donde cada vez se aprendía menos y se encontraba los recursos internos 

para descubrir las respuestas dentro de cada uno. Tal vez, por ello, la sabiduría exija 

todo lo que tú eres.... 

 

Esta visión sobre el origen de la filosofía pervive de manera subterránea, 

marginal y heterodoxamente, a lo largo de toda la historia del pensamiento occidental. 

 

II. En la antigüedad la filosofía se consideraba una manera de vivir. La actitud 

filosófica no se situaba solamente en el ámbito del conocimiento sino que consistía en 

un proceso que nos hace mejores. Proceso vertebrado por ejercicios espirituales que 

lleva a los seres humanos a interrogarse sobre su propia conducta, a cuidar de ella y de 

sí mismos, en definitiva, a moldear y transformar su yo escogiendo reglas adecuadas de 

“vida buena”. Metamorfosis de la mirada obligándose a cambiar de punto de vista, de 

actitud, de convicción y, así, un dialogar con uno mismo -Antístenes nos dice que el 

provecho que obtiene de la filosofía será “el de poder conversar consigo mismo”- 

conlleva lucha interior (constante en toda práctica espiritual). 

 

La filosofía como formación no radica en un camino de instrucción sino en una 

vía para despertar; forma vivida de sabiduría fundamentada en la ataraxia que lleva 

aparejada una libertad interior y esa conciencia cósmica1 que considera el universo una 

matriz plena de resonancias... Todo esto se da en los “laboratorios experimentales” que 

eran las Escuelas morales de la Antigüedad; espacios de vida cuyo eje principal es 

concentrarse en el presente (Horacio). Un ejercicio de tal concentración es el 

                                                
1 “El ejercicio de la sabiduría comporta una dimensión cósmica. Mientras el hombre corriente ha perdido 

contacto con el mundo, dejando de percibirlo en tanto que mundo y considerándolo más bien como medio 

para satisfacer sus deseos, el sabio no cesa de tener el Todo siempre presente en su espíritu. Piensa y 

actúa según una perspectiva universal. Conoce así un sentimiento de pertenencia a un todo que desborda 

los límites de su individualidad” (P. Hadot.). 



Mª del Carmen Piñas Saura: La herida abierta: los lenguajes del alma 

 2 

pensamiento de la muerte2. “Que la muerte se le presente cada día ante la vista y no será 

asaltado jamás por ningún pensamiento bajo ni deseo excesivo” (Epícteto). 

 

Pensar en la muerte pasa a ser una actividad de concentración en el presente, en 

el valor infinito de cada instante. Vivir el presente nos pone en contacto con el cosmos 

entero (Marco Aurelio). Ejercicio de vida que toma conciencia del valor de la existencia 

descubriendo que tal vez sólo hace el bien -bien destilado por la interioridad, belleza de 

un bien como don de lo fértil, la salud de lo naciente...- el que pierde el miedo a la 

muerte. Sin embargo, el presente está ausente en la vida que llevamos: el cianuro de la 

impaciencia se vierte sobre mente y corazón y la prisa nos convierte en presas. Queda 

lejos vivir el momento no proyectándose al futuro ni aferrándose al pasado. “El hombre 

corriente, cuando emprende una cosa la echa a perder por tener prisa en terminarla” 

(Lao-Tsé). 

 

Rasgo común a todo el que se encuentra inmerso en un proceso de creación 

personal es la atención al presente3. Para mirar tienes que estar aquí y casi siempre 

estamos en alguna otra parte. La concentración en el aquí y ahora que lleva aparejado el 

pensamiento sobre la muerte supone una actitud que exige total conversión de la 

atención (actitud espiritual fundamental para el platonismo y el estoicismo). La atención 

al instante -prosoche- es el secreto de los ejercicios espirituales. Atención para consigo 

mismo, vigilancia a cada instante como práctica continua de presencia divina que 

devuelve al hombre a su ser originario. Proceso que implica un dominio del 

pensamiento, una aceptación de la voluntad divina y una purificación de las intenciones 

en la relación con los demás4. 

 

Otro elemento clave de la filosofía helenística es la no oposición al destino. 

Conscientes de que la vida nos la cambian sin permiso dicen un sí incondicional a la 

vida. La existencia como azar; la vida, milagro; algo único, divino y se ha de recibir con 

inmensa gratitud (epicúreos). Se sitúan en una perspectiva universal5 para conformar los 

propios deseos, acciones y juicios al orden racional del Universo6. Se trata de una 

manera de vivir en concordancia con el “intelecto” creando realidad. De esta forma, el 

secreto de la serenidad de espíritu (ataraxia) es la entrega incondicional a lo inevitable7. 

Por lo tanto, si algo nos hace creadores es la capacidad de transformar las cosas, no 

soportarlas; transformación que conlleva una aceptación previa. “La filosofía antigua y 

de ella, todavía más, la estoica, es amarga medicina, vigilia y desvelo; despertar alguna 

verdad que pide todo nuestro valor”8. 

 

Los Pensamientos de Marco Aurelio son notas que toma para sí mismo y lo hace 

porque experimenta cómo los hábitos y preocupaciones del vivir convierten el discurso 

filosófico en algo teórico, sin fuerza para impulsarlo a vivir. Esta obra es un ejemplo de 

                                                
2 Cf. Marco Aurelio: Pensamientos, en: Los Estoicos, Ediciones Ibéricas, Madrid, 1963, (6ª), p. 141.  
3 Cf. La sabiduría del sufismo, J. de Olañeta, Palma de Mallorca, 2010, p. 115: “El sufí es aquel cuyo 

pensamiento anda al mismo paso que su pie” (Abû Muhammad Murta’ish, citado por Hujwîrî). 
4 Cf. id., p. 161. Como afirma Rumi: “Cuando te hayas juzgado a ti mismo te despreocuparás de juzgar a 

los otros”. 
5 Cf. Marco Aurelio, o.c., p. 150. 
6 Las tres reglas estoicas enunciadas por Epícteto: Atreverse a ver la realidad tal y como es; actuar en 

beneficio de los demás, tener conciencia de formar parte del Cosmos aceptando serenamente el dictado 

del destino. 
7 Cf. Zambrano, Mª: El pensamiento vivo de Séneca, Cátedra, Madrid, 1992, (2ª), p. 44. 
8 Id., p. 16. 



Mª del Carmen Piñas Saura: La herida abierta: los lenguajes del alma 

 3 

mediación entre vida y pensamiento, al igual que las Cartas a Lucilio9 de Séneca. Obras 

de un saber sutil, un saber acerca de las entrañas, un saber del tiempo10 como cifra del 

desamparo. Descubrir el tiempo tiene algo de caída que sólo acontece “en un especial 

estado de angustia, desengaño o vacío”11. Salir de esta situación sólo se logra a través de 

una acción, de un acto verdadero, originario y todo éxtasis lo es. 

 

El modelo ideal del filósofo: el sabio, ser “madurado para la muerte” (Séneca) 

que no pretende conocer por conocer sino para saber vivir y morir. En él lo aprendido 

adquiere alma, es alimento por tanto. De esta manera, una de las cualidades esenciales 

de este modelo es el amor hacia los hombres rescatándoles de la superstición y pasiones 

y haciéndoles ver que no se han de olvidar de la libertad12. El sabio es el hombre libre, 

sin miedo (el miedo origina desconexión). Su libertad interior es una constante en la 

filosofía griega: la necesidad de erigir una ciudadela alrededor de uno mismo que sea la 

fuente de donde brota una bondad como instinto13. El fin de toda acción es el bien de la 

comunidad humana, el servicio al prójimo. El conocer sin acción no es conocimiento. 

Acción iluminada que tiene presente los dos acordes del corazón humano: la 

profundidad del cielo y la de la tierra. 

 

La filosofía como forma de vida implica comprender lo que uno necesita y para 

esto es necesario un viaje iniciático sin distancia donde el tesoro se presenta en forma de 

búsqueda hasta que el universo se revela en forma de hallazgo. Y cuando esto sucede no 

se expresa en palabras sino que se revela en la acción. 

 

Ahora bien, siempre hay que tener presente a Platón o bien a Aristóteles cuando 

decían que sólo Dios es sabio y el hombre no podía ser sino filósofo, amigo de la 

sabiduría, en busca de la sabiduría. Una búsqueda que supone ir leyendo el libro que 

cada uno es. Tarea nada fácil porque, como dice Anthony de Mello, al igual que la 

tradición jasídica, “cada minuto del día supone una nueva edición del libro”. 

 

La sabiduría no consiste en saber mucho de una sola cosa sino entender las 

relaciones sutiles entre lo vivido y lo imaginado rompiendo la dura corteza de hábitos y 

prejuicios y dando a luz un conocimiento pasivo, un entender con las entrañas, un 

pensamiento vivo donde el conocimiento no quita la pasión, donde se piensa con todo 

nuestro ser (cuerpo, alma, espíritu). Conocer que nace en instantes de gran peligro, 

momentos donde no se requiere un hablar de, sino un estar allí, un ser ahí capaz de una 

acción que logre libertad. 

 

Para el sabio la mayor desgracia es cometer una falta moral (depende de nuestra 

elección). No hay otro mal que el mal moral (injusticia, explotación del hombre por el 

hombre). Bien o mal no existen para el sabio helénico más que en el pensamiento y en 

la voluntad del hombre, no en las cosas. Todo lo que no dependa de nuestra elección no 

es un mal y por lo tanto, no debe turbarnos. Enfermedades, catástrofes no forman parte 

del orden del mundo, sino que son consecuencia del desarrollo necesario de los 

                                                
9 Cf. id., p. 25. 
10 Cf. id., p. 41. 
11 Id., p. 40. 
12 Como dice Tarkovski: “La gran cuestión del hombre mientras vive es cómo quiere emplear su 

libertad”. Cf. Rafael Llano: Andrei Tarkovski. Vida y obra, Instituto valenciano de cinematografía, 

Valencia, 2003, tomo II, p. 468. 
13 Según Pierre Hadot, ningún filósofo supera en esta forma de concebir la bondad a Marco Aurelio. 



Mª del Carmen Piñas Saura: La herida abierta: los lenguajes del alma 

 4 

acontecimientos del universo que hay que aceptar si no queda otra y que se convierte en 

bienes o males según nuestra actitud hacia ellos. “Hay que tratar las catástrofes como 

molestias y jamás las molestias como catástrofes” (A. Maurois), pues “la felicidad no 

depende de acontecimientos externos, sino de cómo los consideremos” (Tolstoi). Para 

lograr libertad es fundamental el conocimiento otorgado por la adversidad y si no las 

palabras de Sócrates: “pueden matarme, pero no pueden hacerme daño”. 

 

III. El objetivo de la filosofía antigua era obtener el esplendor de las personas y 

la pregunta que nos plantea Pierre Hadot en estos tiempos que sólo parecen querer el 

perfeccionamiento de las cosas y no de los seres humanos es: ¿no constituirá la 

verdadera función de la filosofía proporcionarnos una forma de percepción más 

completa de la realidad por medio de cierto desplazamiento de la atención?14 Arte de 

vivir imantado en la atención; experiencia interna que escapa a la teorización. Conviene 

no olvidar que a veces la experiencia es ceniza que cree saber del pasaje del fuego, 

materia inconsistente que lo mejor que tiene es el silencio. “Sabiduría silenciosa”; 

terapéutica que no instruye sino despierta, sugiere al asumir que lo real sea tal vez 

incomunicable. “Palabra verdadera liberada del lenguaje” (Zambrano): raíz iluminativa 

que emerge cuando el ser humano se estremece. “Solamente el alma conmovida puede 

hablar en un lenguaje por encima de lo vulgar, cuando despreciando pensamientos 

vulgares y usados, fía en la inspiración sagrada” (Séneca). 

 

Palabras que expresan el silencio no el pensamiento y donde el conocer es un 

saborear y cuando se saborea se habla por rodeos, aproximaciones, como tanteando el 

corazón de lo degustado ya que un sabor no puede ser nombrado sino sólo vivido, 

bebido, devorado... Poder terapéutico de palabras creadoras, germinales, perdidas y que 

dilatan al encontrarse en las antípodas de una razón instrumental, dialéctica15. 

 

Tales palabras se encuentran en textos de filosofía antigua; estos textos recogen 

siempre “en mayor o menor medida los ecos de la enseñanza oral; y es que para los 

filósofos de la antigüedad las frases, palabras y reflexiones no tenían como objetivo 

principal la transmisión de una información, sino producir cierto efecto psíquico en el 

lector u oyente, teniendo siempre en cuenta por lo demás y de la manera más 

pedagógica las capacidades de cada auditorio”16. O bien “cuando se aborda un texto 

filosófico de la Antigüedad hay que pensar siempre en la idea de progreso espiritual”17. 

Todo esto nos puede chocar porque se lee tanto que se ignora cómo poder encontrar 

tiempo para saber algo. Nos pasamos la vida leyendo, pero en realidad no sabemos leer, 

es decir, detenernos, liberarnos de nuestras preocupaciones, replegarnos sobre nosotros 

mismos, dejando de lado toda búsqueda de sutilidad y originalidad, meditando 

tranquilamente, dando vueltas en nuestra mente a los textos, permitiendo que nos 

hablen. Sin atención, sin presente, habría que decir: no tengo tiempo de tener prisa. 

 

Palabras liberadas del pensamiento -matrices de todo lo creador- que hacen que 

uno vea por primera vez lo que siempre has estado mirando en ese viaje sin distancias 

                                                
14 Hadot, Pierre: Ejerciucios espirituales y filosofía antigua, Siruela, Madrid, 2006, p. 287. 
15 Zambrano realizara una crítica a la racionalidad limitadora que organiza y domestica el mundo tan 

perfectamente que ya no somos capaces de sentirlo, saborearlo, verlo. Racionalidad que sabe cuanto hay 

que saber acerca de la realidad pero que ni siquiera sospecha de la existencia de ésta. Su mundo es una 

construcción mental: la realidad no es lo que es, sino lo que nosotros hemos decidido que sea. 
16 Hadot, P.: Ejercicios espirituales…, o.c., pp. 306-307. 
17 Id., p. 225. 



Mª del Carmen Piñas Saura: La herida abierta: los lenguajes del alma 

 5 

donde se percibe cómo en cada instante de lo vivido hay una mezcla de razón y 

sinrazón, de orden y desorden. El genio creador (poiesis) sabrá encontrar ese punto de 

equilibrio, ese saber moverse entre la relatividad sin descanso que es la vida humana no 

olvidando los claros del bosque... 

 

 

 

 

“Uno no debe aproximarse al arte por medio de la razón y 

el entendimiento, sino por medio del alma, por medio de la 

experiencia. La razón y el entendimiento han de encontrarse en el 

arsenal de todo artista bien preparado..., pero esto no significa que 

deba trabajar de acuerdo con la teoría... Para que el arte se 

mantenga vivo, tiene que existir siempre una x… Yo… teorizó un 

montón; pero nunca pienso teóricamente cuando estoy 

pintando”18. 

 

 

 

 

 

“El pensamiento vivo ha de pasar inevitablemente por un 

estado, diríase... de demencia, y desembocar después... no en la 

cordura... sino en la sabiduría, es decir, en esa locura superada 

que viene a ser la sabiduría, o... la verdad, la posible verdad”19. 

 

 

 

 

 

 

 

María del Carmen Piñas Saura 

 

                                                
18 Vasili Kandinsky, citado por R. Llano, o.c., t., I, p. 236). 
19 Gaya, R. Obras completas, t. III, Pre-textos, Valencia, 1994, p. 78. 


