
 1 

[Texto bilingüe. La traducción al castellano figura detrás del texto francés] 
 

DIMENSIONS MÉTAPHYSIQUES ET SPIRITUELLES DE L’IMAGE. 
 
La relation entre métaphysique et image révèle a priori un paradoxe. Peut-on parler d’une 
métaphysique de l’image, étant entendu que la métaphysique nous invite à  dépasser le plan 
physique, et à nous acheminer vers une zone de la réalité étrangère à toute représentation 
visuelle? Cette première question, soulevée non sans quelque initiale légitimité,  risque ce-
pendant de nous enfermer dans le cercle d’une compréhension trop formelle, voire dualis-
te, de la métaphysique. Car encore conviendrait-il de considérer ab initio ce que le terme mé-
taphysique peut avoir d’inadéquat pour rendre compte de la connaissance unitaire ou non-
dualiste qui constitue le coeur de toute perspective traditionnelle intégrale. En effet, cette 
définition principalement étymologique de la métaphysique (meta ta physica= postérieur à ou 
au delà de la physique) est en soi insuffisante puisqu’elle ne saurait prendre acte, dans le 
contexte de la pensée traditionnelle, de la dimension d’immanence du Principe dans la ma-
nifestation, de présence de Dieu dans sa Création. La théologie mystique ne situe pas seu-
lement le Divin au delà des manifestations physiques et de l’extériorité formelle des cho-
ses : elle postule aussi, comme toute gnose, que l’essence est aussi bien ici-bas qu’au-delà, 
ou que la Substance divine est sous-jacentetant à l’extérieur qu’à l’intérieur. Nulle dualité 
ontologique fondamentale ne saurait trouver place dans une doctrine métaphysique intégra-
le. Et c’est en fait ce caractère authentiquement non-dualiste qui différencie, en climat mo-
nothéiste sémitique, la perspective religieuse commune –réticente à tirer les conclusions ul-
times de son affirmation du Dieu Un-- des crêtes les plus élevées de la théologie mystique. 
 Le langage de la révélation lui-même, pourtant proportionné par définition aux be-
soins spirituels de la majorité des fidèles, n’est pas sans laisser transparaître des traces 
d’immanence divine dont seul le non-dualisme peut prendre acte d’une manière métaphysi-
quement conséquente. C’est ainsi que le monde de la Bible apparaît peuplé d’images mon-
trant la voie du Divin et chantant la Gloire de Yahweh, et le Coran, pour sa part, ne cesse 
de fustiger ceux qui ne « réfléchissent » pas aux « signes » de Dieu dans l’univers visible. Ces 
âyât sont comme les signatures de Dieu dans et sur sa création, les marques visibles de sa 
réalité, sa grandeur, sa beauté et sa miséricorde. C’est par elles que nous sommes à même 
de « voir » Dieu, Lui qui se soustrait pourtant à toute « vision » en son Essence imparticipée 
et imparticipable. Cette projection inépuisable des signes de Dieu à l’horizon de la Création 
est en fait comme l’envers de la mystérieuse présence de Dieu au plus intime de l’intime de 
l’âme que l’Evangile désigne comme « Royaume » et le Coran comme étant plus proche de 
l’homme que sa « veine jugulaire. »  
 En vertu du double versant métaphysique de la Divinité comme transcendante et 
immanente, la perspective métaphysique peut envisager la question de l’image de deux 
points de vue divergents, lesquels ne sont du reste pas incompatibles sous tous rapports 
puisque la Réalité est une. En vertu de la dimension de transcendance, il est des perspecti-
ves spirituelles qui se caractérisent par un rejet de certaines médiations visuelles centrales, 
que ce soit sur le plan de l’économie générale de la tradition, comme dans l’islam, ou sur le 
plan plus strictement méthodique de la voie spirituelle, comme dans la mystique abstraite 
d’un Benoît de Canfield (1562-1610) et de certains « quiétistes » du dix-septième siècle, ou 
encore dans l’Advaita shankarien. Il s’agira, dans les deux cas, de motivations sensiblement 
différentes. Dans l’islam, tradition iconoclaste par excellence, toute représentation visuelle 
d’être humains, ou même d’animaux, devient suspecte de shirk, d’associationisme, 
d’idolâtrie, puisqu’elle fait courir le risque d’une confusion entre le Divin et les formes te-
rrestres qui sont susceptibles de le communiquer. Il convient pourtant de noter que lors de 
son entrée dans la Kaaba, le Prophète de l’islam, aurait protégé de ses mains, selon la tradi-
tion, une fresque de la Viege à l’Enfant, alors que ses compagnons étaient occupés à détrui-



 2 

re les idoles et à effacer les peintures paiennes. Ce seul fait indique que le principe théop-
hanique semble avoir eu préséance, dans ce cas, sur le principe an-icônique d’abstraction, 
suggérant par là que ce dernier ne saurait avoir une exclusive légitimité dans le monde du 
monothéisme sémitique judéo-musulman. Cela dit, l’islam ne laisse en fait aucune place 
possible à l’adoration des formes vivantes ou à l’idolâtrie dans son art, comme en témoigne 
l’abstraction qui domine ses mosaiques, ses motifs en stuc et ses calligraphies. Cette pers-
pective « préventive », en quelque sorte, ne peut se manifester universellement sans confi-
ner à une négation de la notion même de âyât. Elle ne s’exprime donc qu’en tout ce qui 
touche le plus directement au domaine rituel et dévotionnel, depuis l’interdiction de prier 
pendant le lever du soleil jusqu’au voile apposé au visage du Prophète sur les miniatures qui 
le dépeignent. Un même rejet de la médiation de l’image caractérise certaines disciplines 
mystiques jusque dans Bouddhisme et le Christianisme, traditions pourtant nettement soli-
daires d’une « incarnation » de l’Esprit. 
 Comme nous venons de le suggérer, les traditions dans lesquelles le Divin se mani-
feste dans l’humain, et dans lesquelles, en conséquence, le Divin absorbe, pour ainsi dire, 
l’humain, sont aussi celles qui mettent en avant les plus hautes potentialités métaphysiques 
de l’image. Le Bouddhisme et le Christianisme, mais aussi l’Hindouisme, sont hautement 
représentatifs de ce type de perspective. Frithjof Schuon se réfère à cette dimension de 
l’image lorsqu’il désigne les représentations sculpturales du Bouddha comme « formes de 
l’Informel. » Ici, l’image est exactement et parfaitement ce qu’elle doit être pour laisser 
transparaître ce qui la dépasse et s’offre en même temps à travers elle. C’est dans un sens 
similaire que Titus Burckhardt a pu définir l’icône orthodoxe traditionnelle comme une 
« fenêtre » ouverte sur le ciel. La présence, ou l’incarnation, de l’Esprit dans la chair ouvre 
en effet la voie d’une théologie de l’image qui « récupère » l’invisible dans le visible, si l’on 
peut s’exprimer ainsi. Dans le Christianisme, l’iconographie prolonge, en quelque sorte, la 
présence sacramentelle du Dieu vivant dans le sacrifice : elle offre aux fidèles la possibilité 
d’une participation visuelle aux Mystères de la foi. C’est ainsi que les rosaces et vitraux des 
cathédrales gothiques, loin de n’être que des leçons de catéchisme religieux à l’usage de fi-
dèles analphabètes, sont aussi et surtout la « mise en image » d’une vision spirituelle qui 
diffuse la lumière divine à travers les emblèmes bibliques et traditionnels. Dans l’icône, cet-
te vision spirituelle n’est pas seulement « docrinale », elle est aussi « méthodique » pour au-
tant qu’elle donne à voir et à toucher le présence sanctifiante du Rédempteur et de la Co-
Rédemptrice dans le recul céleste des fonds dorés de béatitude céleste. 
     * 
 Le recours à l’étymologie « culturelle » du terme image n’est pas sans confirmer ce 
double aspect de présence et de recul, de don et de retrait. Nous faisons ici référence au 
terme latin "imago", lequel fait référence au masque mortuaire que les familles patriciennes 
portaient en procession et installaient dans l'atrium sur le foyer des ancêtres. Il s’agissait le 
plus souvent d’un masque de cire, portrait d'un personnage illustre à Rome que ses descen-
dants conservaient dans l'atrium et qu'ils portaient en procession lors des funérailles. 
L’image révèle ainsi à la fois sa valeur de substitut et son « poids » de présence. Comme le 
signalait Gilbert Durand, l’imaginaire est victoire contre la mort et la « pourriture », et 
l’imago antique répond fondamentalement à cette fonction. L’image est une présence arra-
chée à l’aspect dévorant du temps et de l’histoire, à l’éphémère de la condition humaine. 
C’est la raison pour laquelle une civilisation qui n’est plus à même de comprendre l’image, 
et dont l’usage de l’ image s’est appauvri, court le risque de se voir happée par les aspects 
les plus extérieurs du devenir, incapable de se prémunir contre le cancer spirituel qui la 
ronge. L’image véritable, en effet, l’image spirituelle, assure une constante communication 
entre les formes provisoires et périphériques du monde qui nous entoure dans l’expérience 
terrestre et les sources de vie transcendantes qui irriguent cette dernière et la protège contre 



 3 

le dépérissement et la mort. L’image authentique, et certainement l’image sacrée, est com-
me un inépuisable fleuve de vie dont la source cachée nous abreuve sans fin. 
 Henry Corbin a bien montré que l’ Imago Templi est la forme spéculaire par laquelle 
une réalité transcendante se reflète dans l’âme au lieu de rencontre des « deux mers » 
(majma’ al-bahrain) dont il est question dans la sourate de la Caverne, c’est-à-dire le domaine 
informel ou supra-formel et le domaine formel, pour faire usage d’une terminologie guéno-
nienne.1 L’informel, ou le spirituel se reflète dans le formel, ou dans le domaine de l’âme, 
que Corbin désigne comme l’imaginal, tandis que ce dernier, loin de dissimuler le premier 
révèle en fait son unité essentielle avec lui. C’est bien là la fonction essentielle du symbole 
comme unité des deux faces d’une même réalité, symbolon: ce dernier révèle donc l’unité qui 
se dérobe au regard ordinaire sous la dualité. Mais ce n’est pas à dire qu’il « épuise », en 
quelque sorte, cette réalité invisible dont il prodigue le signe. En fait, la fonction mé-
taphysique de l’image « symbolique » est double : d’une part donner à assentir dans la pré-
sence sensible ce qui transcende le sensible, d’autre part suggérer la distance de l’invisible, 
du transcendant par rapport à la réalité visuelle qui lui sert de support. Les deux aspects 
sont absolument essentiels à l’image authentique. En l’absence du premier aspect, l’image 
est dénuée de valeur spirituelle, puisqu’elle ne satisfait en rien, ou pas suffisamment, à la 
vocation théophanique du symbole sacré : elle est comme une porte fermée. En l’absence 
du second aspect, elle se substitue au contraire à ce qu’elle est supposée montrer, ou plutôt 
suggérer. C’est là la source de l’idolâtrie, le matérialisme spirituel qui guête notamment tou-
te religion chamanistique ou polythéiste dans laquelle le sens du transcendant s’est assoupi 
au point de donner lieu à une réduction de l’icône au plan de la magie. Le symbole n’est 
plus alors qu’un support d’influence psychique qui perd peu à peu, de facto sinon de jure, sa 
dimension spirituelle.   
 Le danger d’idolâtrie que nous venons de mentionner se révèle solidaire d’une vi-
sion par trop analytique et « discrète » du monde manifesté. Corbin, dans la continuation de 
la gnose shî’ite, envisage cette vision, principalement exotérique, comme résultant d’une 
compréhension de l’unité selon le modèle d’une addition d’étant à étant : 1+1+1++... Ce 
modèle ne peut aboutir à l’Unité puisqu’il voile continuellement cette dernière sous 
l’affirmation « monadique » des réalités, dont la première n’est autre que le Dieu théologi-
que qui se « distingue » absolument de sa Création. On pourrait dire, en ce sens, que Dieu, 
dans une telle perspective, devient exclusivement une « image », une image mentale séparée 
qui bloque l’accès à l’Acte d’Etre du pur Divin. Ce Dieu « imagé » est celui de la représenta-
tion, toujours en retrait par rapport à Ce qui, de Lui, se dérobe à toute appréhension imagi-
naire et mentale dans le recès de son Mystère incognoscible. Quand Dieu n’est plus qu’une 
image, une « vue de l’esprit » pourrait-on dire, voici qu’apparaît la possibilité de le mettre à 
l’écart, de l’ « irréaliser » et finalement, à terme, de le nier. Par contraste avec cet appauvris-
sement métaphysique de l’image toujours en défaut par rapport à la richesse métaphysique 
du monothéisme intégral, la procession théophanique (tajalli) des réalités créaturielles, et 
avec elle des Noms divins, s’épelle sur le mode d’une multiplication toujours enracinée dans 
l’Unité : 1X1X1X....=1. Nulle réalité ne peut ainsi « échaper », si l’on peut dire, à l’Unité qui 
la forme et la déploie, puisque son unicité même, unité relative cela va de soi, procède de 
l’Unité supérieure et unique qui l’existencie. C’est ce qui fait écrire à Schuon que l’Absoluité 
du Divin se reflète dans l’absoluité des choses en tant qu’elle existent, tandis que la Perfec-
tion en soi se manifeste dans la perfection qualitative de chaque réalité créée. Ici, l’image 
n’est au fond rien d’autre que l’affirmation de l’unité dans le déploiement théophanique 
manifestant la même unité fondamentale d’essence dans chaque être existencié par le 
vouloir divin. Tandis que la vision  « exotérique » de l’unité prête à chaque réalité créée une 
indépendance, une épaisseur, qui la constitue comme monade illusoirement retranchée de 
l’Acte divin, la vision ésotérique de l’unification du multiple « récupère » chaque réalité dans 

                                                
1 Corbin, Temple and Contemplation, p. 267 



 4 

l’Unicité dont elle procède, et qu’elle manifeste. Cette procession, ou cette manifestation 
créatrice, est le plus souvent envisagée comme résultant du Verbe, du Son, ou de la Vibra-
tion primordiale, sans doute parce que ces symboles auditifs se réfèrent à une réalité « inté-
rieure » et « suggestive » dont la continuité avec la manifestation ne saurait être mise en 
question. Mais elle peut également être envisagée comme un jaillissement de Lumière créa-
trice, un fiat projetant ainsi les formes de la Nuit de l’Essence dans le jour de la manifesta-
tion. C’est ainsi qu’une « image » divine est d’autant réelle qu’elle est est pour ainsi dire 
« baignée » de lumière, participant encore à l’aura divine dont elle se dégage à peine. 
 Ce modèle de l’image spirituelle nimbée de réalité divine, telle celle du Christ trans-
figurée au mont Tabor, ne saurait être plus éloignée de notre « pratique » quotidienne des 
images dans le monde contemporain. Alors que l’image sacrée suggère une plénitude qui la 
garde toujours de tout excès et de toute inflation, le monde moderne multiplie et collec-
tionne les images, comme s’il s’agissait de combler un vide. Notre vie psychique participe, 
souvent à notre grand dam et comme irrésistiblement , de cette ambiance imaginaire. Il ne 
s’agit de rien d’autre que des phantasmata, des projections d’ombres sur la paroi de la caver-
ne du mythe platonicien. Les moyens nouveaux de reproduction et de diffusion de l’image 
constituent en ce sens une véritable inflation de représentations graphiques, électroniques, 
virtuelles. La fonction, la finalité de ces images est l’inverse de celle du symbole : il s’agit de 
nous emprisonner, de plein gré pour ainsi dire, dans les mailles visuelles d’une réalité 
« irréelle » qui fonctionne paradoxalement pour l’homme moderne comme un surcroît de 
réalité. La télévision, le cinéma, l’internet sont autant de moyens de se donner l’illusion 
d’ajouter de la réalité à notre réalité, d’augmenter le champ du réel. Pourtant, fort paradoxa-
lement, il n’est pas jusqu’à ces outils d’irréalisation qui ne puissent nous ramener à la Réalité 
en vertu de la vérité ou de la beauté des contenus dont ils se font accidentellement le véhi-
cule, puisque la beauté est partout. Comme s’il s’agissait par là de reconnaître que l’on 
n’échappe de toutes façons pas au Réel, puisque même l’illusion ne peut être isolé de l’Acte 
d’être : elle-même participe à l’Etre dont elle n’offre qu’une version en trompe l’oeil, pour 
ainsi dire. Mais quoi qu’il en soit de cette inévitable percée de la beauté et de la Réalité jus-
que dans le domaine de l’illusion visuelle, il est un fait que la civilisation moderne de l’image 
est pour l’essentiel un miroir aux alouettes, et le plus grand producteur de mirages qui soit. 
Schuon écrit quelque part que l’homme moderne est visuel par passivité. Nous nous aban-
donnons au flot des phénomènes du fait de l’impression d’infinité qu’il nous offre une illu-
sion d’être, par compensation pour l’être que nous sommes incapables de saisir et réaliser 
en nous. La place toujours plus grande que l’inflation visuelle occupe dans la vie moderne 
est comme le symptôme, ou la mesure, du vide de l’existence contemporaine, de 
l’incapacité à se reposer dans l’être, et surtout à trouver l’essence de toute image véritable 
dans l ’intériorité.  
 La notion platonicienne d’eikasia renvoie à cette surface d’apparence imaginaire qui 
fait tout le prestige de l’image dans le monde moderne, et qui conduisait –par réaction-- 
Corbin à forger le terme « imaginal » pour différencier l’imagination active, créatrice, et on-
tologiquement objective, des productions passives et spirituellement stériles de la psyché. 
Tandis que l’imagination moderne enferme dans une sorte d’hallucination personnelle et 
collective décrétée « originale » et « créatrice », mais en fait aussi chaotique et arbitraire qu’il 
se peut, l’imaginal dont Corbin s’efforça de restaurer le sens unifie le sujet à travers tous les 
plans d’être qui se joignent en lui, du spirituel au physique par l’entremise de cette zone in-
termédiaire où l’imagination déploie ses visions et ses symboles. C’est ainsi qu’en contraste 
avec la clôture, ouverte en trompe-l’oeil, de l’imagination infernale de la modernité, le sym-
bole véritable est libérateur, puisqu’il nous conduit, d’une façon ou d’une autre, à fermer les 
yeux après les avoir grand ouverts, ou à nous abîmer dans la profondeur spirituelle que sa 
surface suggère, et à laquelle elle nous invite.  
      * 



 5 

 La disjonction entre doctrine métaphysique et symbole imaginal qu’une vision trop 
exclusive des choses pourrait contribuer à consacrer révèle ses nettes limites lorsqu’on en-
visage le lien entre contemplation intellectuelle et image symbolique. Ce lien apparaît en 
pleine lumière dans les magistrales méditations d’un Guénon sur l’universalité d’un symbole 
comme la Grande Triade chinoise. Originellement, et étymologiquement, la contemplation 
est en effet théorie, c’est-à-dire theoria, du verbe grec theaô. La connaissance est vision, 
comment l’indique la référence hindoue aux Rishis, les « voyants » qui sont à l’origine du 
Veda, terme sanskrit qui est du reste apparenté au verbe grec oida, voir. Il existe donc une 
profonde analogie entre la vision, en tant que mode de perception immédiat et statique, et 
la connaissance, entendue au sens contemplatif d’une intuition intellective. C’est ainsi que 
l’idée elle-même, idea ou eidos, propose un champs sémantique solidaire de l’image. La noti-
on de forme suggère d’ailleurs elle-même, tant en grec (morphê) qu’en latin (forma) une pro-
fonde correspondance entre l’intellectuel et le visible, l’archétype et la forme. La mé-
taphysique est donc tout autant une vision que l’image est en elle-même une métaphysique. 
L’archétype est l’essence de la forme qui cristallise extrinsèquement son contenu informel, 
tandis que la forme embrasse en son harmonie et son mystère toute l’étendue de la Réalité.  
     * 
 Dans son livre sur le langage mystique, Michael Sells distingue trois approches pos-
sibles de l’ineffable spirituel dans le domaine de l’expression écrite.2 Il s’agit soit de choisir 
le silence, reconnaissant par là que les formes conceptuelles et verbales sont parfaitement 
incapables de « dire » le Divin, soit de se situer sur une ligne de partage qui distingue entre 
l’En-Soi indicible du Divin et sa projection, ou son reflet, dans l’entendement humain, soit 
enfin de procéder dans « la logique supérieure » de l’apophatisme en une sorte de négation 
perpétuelle régressant indéfiniment vers une Réalité en soi inaccessible. Certaines analogies 
avec le domaine de l’image s’imposent ici à notre réflexion à partir des remarques de Sells 
sur le langage mystique de l’indicible. Tout d’abord, le silence correspond de toute évidence 
à l’iconoclasme spirituel de ces traditions qui rejettent, ou tendent à rejeter, les médiations 
visuelles. C’est, par exemple, la perspective du tanzih islamique, l’ « abstraction » qui place le 
Divin à une insurmontable distance du terrestre, le protégeant ainsi de toute contamination 
par le relatif, si l’on peut dire. C’est aussi le point de vue de la « mystique abstraite » d’un 
Benoît de Canfield, ou des courants semi-quiétistes, lesquels se défient des médiations con-
ceptuelles et imaginales en matière de méditation pour s’en tenir à une appréhension synt-
hétique de l’Etre. L’insistance de Meister Eckhart sur le suprême Vide et la suprême Nudité 
de la Déité est également hautement représentative de cette approche. 
Le second point de vue est, en un sens, représenté par le sens hindou de l’adoration des 
formes dans les diverses figures de dieux et d’avatara, les divinités de prédilection (ishta deva-
ta) qui sont toutes autant de réfractions de l’Absolu dans la relativité. Ici, l’Absolu peut être 
envisagé soit comme nirguna ou saguna, non-qualifié ou qualifié, absolu ou « relatif », et cette 
distinction a de toute évidence une incidence sur la question de l’image puisque seul le 
Brahma qualifié, saguna, en tant que Suprême Détermination, peut donner lieu à de sub-
séquentes déterminations divines incarnées dans les formes sacrés. Il s’agit ici d’adorer 
l’image tout en restant clairement conscient du fait qu’elle ne donne accès qu’à un reflet, 
charitablement adaptée aux limites de l’ humain, de l’inexhaustible Mystère de Brahma. 
La perspective apophatique, enfin, trouve son expression dans les images, formes auditives 
et visuelles, qui affirment le Divin tout en s’effaçant elles-mêmes, en quelque sorte, dans 
cette affirmation. Cette tendance peut apparaître sous diverses formes. Il y a d’abord la sty-
lisation hiératique de l’icône chrétienne dont l’affinité avec l’apophatisme a été soulignée 
dans la théologie mystique de l’Orient chrétien, comme en témoigne l’oeuvre de Vladimir 
Lossky. Selon le théologien orthodoxe Olivier Clément : « Ιl y a dans l'icone une abstracti-
on qui conduit à une figuration plus haute, une abstraction qui est mort à ce monde et qui 

                                                
2 Mystical Languages of Unsaying, University of Chicago Press, Chicago et Londres,1994, pp.2-3. 



 6 

permet l'entre-vision du monde à venir. »  (« A propos d'une Théologie de l'Icone ») Cette 
stylisation supérieure révèle dans l’icône « un caractère apophatique: visage des visages et 
visage de l'Inaccessible... » (Ibid.) L’inaccessible se donne et se soustrait à notre prise tout à 
la fois, dans une profondeur toujours accrue qui nous convoque à l’Infini. On doit égale-
ment mentionner, dans un registre analogue bien que totalement différent du point de vue 
de ses perspectives métaphysiques et de son économie spirituelle, la culture des formes ar-
tistiques élaborée par le Zen, laquelle suggère une Racine informelle des formes, une Origi-
ne sans origine qui dépasse toutes représentations et toutes réflexions. L’intuition du Vide 
est ici immanente à toute appréhension des formes visuelles. On pourrait même dire qu’elle 
y préside. Dans cette perspective largement influencée par la vision Taoiste les formes se 
dégagent du Vide tout en le suggérant. La forme visuelle garde toujours ici quelque chose 
de provisoire, d’inachevé, d’estompé laissant ainsi libre voie à Ce qui, par elles et dans elles, 
se donne à entrevoir et à réaliser. 
 Touchant directement à cette question de la réalisation spirituelle, le problème mét-
hodique du traitement spirituel de l’image se trouve au coeur du statut métaphysique de 
cette dernière, puisque la métaphysique est traditionnellement inséparable de sa réalisation 
en une sagesse vécue. On doit ici parler d’une véritable alchimie de l’image, au sens d’une 
transmutation de sa matière visible en une substance archétypale. Cette transmutation est 
envisageable de deux points de vue, l’un objectif et l’autre subjectif. La première modalité 
correspond à l’irruption de l’archétype à travers la forme qui lui sert de support, que cette 
irruption soit fonction de l’inspiration artistique ou de l’efficacité sacramentelle. A cet 
égard, Schuon a pu parler, fort suggestivement, d’une « brûlure »  de l’image par l’archétype. 
Le symbole de la brûlure implique une manière de destruction, mais il évoque aussi une cal-
cination, c’est à dire au fond une réduction de la forme à sa pure condensation minérale, si 
l’on peut dire. Le plus haut degré de lumière et d’intensité ontologique des états supérieurs 
impliquent une sorte de réduction des états inférieurs à travers lesquels les premiers peu-
vent incidemment se manifester. La peinture de l’icône chrétienne renvoie ainsi pour une 
large part à une sorte de stylisation céleste qui est aux antipodes du naturalisme. Il s’agit d’y 
révéler à la fois l’enracinement céleste des phénomènes et leur inaptitude « matérielle » à 
transmettre les réalités spirituelles dans leur forme même. De telles images appellent donc, 
dans leur texture elle-même, à dépasser le plan d’une satisfaction formelle qui ne débouche-
rait que sur une complaisance esthétique ou une tautologie naturaliste. Schuon exprime ce 
mystère dans les termes suivants : 

Si nous partons de l’idée que la “forme” s’oppose nécessairement, par un certain 
 côté, à l’ ”essence”, celle-ci étant l’intériorité universelle et celle-là l’extériorité 
 “accidentelle”, nous pourrons expliquer certaines déformations que pratique l’art 
 sacré par une réduction à l’essence, ou une “brûlure par l’essence”, si l’on veut. 
 L’essence apparaît alors come un “feu intérieur” qui défigure, ou comme un 
“abîme”  qui brise les proportions, en sorte que l’ “informe” sacré, --qui est non 
chaotique,  mais spirituel, --est comme une irruption de l’essence dans la forme. 

(Castes et Races, p.83)  
 

Une réduction similaire s’opère du point de vue de la réception, ou de la contemplation de 
l’image. Il s’agit alors d’une considération subjective de l’oeuvre spirituel. Martin Lings a pu 
exprimer ce mystère de l’intériorisation de la beauté formelle en termes de vibration. Suivre 
la vibration provoquée par l’image ressortit à une discipline d’intériorisation de l’extériorité. 
Le principe en est présenté comme suit: 
 La faculté de perception extérieure directe doit être reliée à celle de perception 
 intérieure directe, et cette liaison constitue “la corde du souvenir spirituel”, déjà 
 mentionnée, qu’il s’agit de faire vibrer afin que la faculté intérieure soit éveillée et 
que  la “glorification” soit “comprise.” (Qu’est-ce que le soufisme? pp.73-74) 



 7 

 
C’est à ce niveau que la métaphysique de l’image prend son sens le plus réel et le plus  
 
profond: la vibration dont il s’agit n’est rien d’autre en effet que l’écho de la vibration  
 
créatrice elle-même. Reconnaissant la beauté de l’image, je reconnais par là l’intention  
 
créatrice qui l’a projetée dans l’existence. Si cette image me touche au plus profond de moi-
même c’est précisément qu’elle transmet une vibration d’infinitude à laquelle, dépassés les 
leurres provisoires de l’extériorité, la seule réponse parfaitement conséquente ne peut 
qu’être un ressouvenir de Ce que je suis.  
 
Patrick Laude 
Professor, Georgetown University School of Foreign Service in Qatar 
 
 



 8 

 Dimensiones metafísicas y espirituales de la imagen 
 

Patrick Laude 

 

 

 La relación entre metafísica e imagen revela a priori una paradoja. ¿Se puede 

hablar de una metafísica de la imagen, teniendo en cuenta que la metafísica nos invita a 

superar el plano físico y a encaminarnos hacia una zona de la realidad extraña a toda re-

presentación visual? Esta primera cuestión, planteada no sin cierta legitimidad inicial, 

corre el riesgo, sin embargo, de encerrarnos en el círculo de una comprensión demasia-

do formal, incluso dualista, de la metafísica. Quizá convendría, pues, considerar ab 

initio lo que el término «metafísica» puede tener de inadecuado para dar cuenta del co-

nocimiento unitario o no dualista que constituye el núcleo de toda perspectiva tradicio-

nal integral. En efecto, esta definición principalmente etimológica de la metafísica (me-

ta ta physica = posterior o más allá de la física) es en sí insuficiente, puesto que no pue-

de dar cuenta, en el contexto del pensamiento tradicional, de la dimensión de inmanen-

cia del Principio en la manifestación, de la presencia de Dios en su creación. La teología 

mística no sitúa lo divino solamente más allá de las manifestaciones físicas y de la exte-

rioridad formal de las cosas: postula también, como toda gnosis, que la esencia está tan-

to en este mundo como más allá, o que la Substancia divina está subyacente tanto en el 

exterior como en el interior. Ninguna dualidad ontológica fundamental puede encontrar 

espacio en una doctrina metafísica integral. Y es de hecho este carácter genuinamente 

no dualista lo que, en el clima monoteísta semítico, diferencia la perspectiva religiosa 

común —reticente a sacar las conclusiones últimas de su afirmación del Dios Uno— de 

las crestas más elevadas de la teología mística. 

 El propio lenguaje de la revelación, aunque proporcionado por definición a las 

necesidades espirituales de la mayoría de los fieles, no deja de transparentar trazas de 

inmanencia divina de las que sólo el no dualismo puede dar cuenta de una manera meta-

físicamente consecuente. Y por eso el mundo de la Biblia aparece poblado de imágenes 

que muestran la vía del Divino y cantan la gloria de Yahweh, y el Corán, por su parte, 

no cesa de fustigar a quienes no «reflexionan» en los «signos» de Dios en el universo 

visible. Estas âyât son como las signaturas de Dios en y sobre su creación, las marcas 

visibles de su realidad, su grandeza, su belleza y su misericordia. Por ellas estamos en 

condiciones de «ver» a Dios, a Él, que se sustraía sin embargo a toda «visión» en su 

esencia imparticipada e imparticipable. Esta proyección inagotable de los signos de 

Dios en el horizonte de la creación es, de hecho, como el revés de la misteriosa presen-

cia de Dios en lo más íntimo de lo íntimo del alma que el Evangelio designa como 

«Reino» y el Corán como más próximo al hombre que su «vena yugular». 

 En virtud de la doble vertiente metafísica de la Divinidad en tanto que transcen-

dente e inmanente, la perspectiva metafísica puede contemplar la cuestión de la imagen 

desde dos puntos de vista divergentes, que no son por lo demás incompatibles en ningún 

sentido puesto que la Realidad es una. En virtud de la dimensión de transcendencia, hay 

perspectivas espirituales que se caracterizan por un rechazo de ciertas mediaciones vi-

suales centrales, ya sea en el plano de la economía general de la tradición, como en el 

islam, o en el plano más estrictamente metódico de la vía espiritual, como en la mística 

abstracta de un Benito de Canfield (1562-1610) y de ciertos «quietistas» del siglo XVII, 

o también en el advaita shankariano. Se tratará en los dos casos de motivaciones sensi-

blemente diferentes. En el islam, tradición iconoclasta por excelencia, toda representa-

ción visual de los seres humanos, o incluso de los animales, se hace sospechosa de 

shirk, de asociacionismo, de idolatría, puesto que implica el riesgo de una confusión en-



 9 

tre lo divino y las formas terrestres que son susceptibles de comunicarlo. Conviene sin 

embargo señalar que en el momento de su entrada en la Kaaba, el Profeta del islam pro-

tegió con sus manos, según la tradición, un fresco de la Virgen y el niño, mientras sus 

compañeros estaban ocupados en destruir los ídolos y hacer desaparecer las pinturas pa-

ganas. Este hecho indica por sí solo que el principio teofánico parece haber tenido pre-

ferencia, en este caso, sobre el principio anicónico de la abstracción, sugiriendo así que 

este último no puede tener una legitimidad exclusiva en el mundo del monoteísmo semí-

tico judeo-musulmán. Dicho esto, el islam no deja, de hecho, ningún lugar posible a la 

adoración de las formas vivas o a la idolatría en su arte, como lo testimonia la abstrac-

ción que domina sus mosaicos, sus motivos en estuco y sus caligrafías. Esta perspectiva, 

de algún modo «preventiva», no puede manifestarse universalmente sin confinar con 

una negación de la noción misma de âyât. No se expresa, pues, más que en todo lo que 

atañe más directamente al dominio ritual y devocional, desde la prohibición de rezar du-

rante la salida del sol hasta el velo que cubre el rostro del Profeta en las miniaturas que 

lo representan. Un mismo rechazo de la mediación de la imagen caracteriza a ciertas 

disciplinas místicas incluso en el budismo y en el cristianismo, tradiciones sin embargo 

netamente vinculadas a una «encarnación» del Espíritu. 

 Como acabamos de sugerir, las tradiciones en las que lo divino se manifiesta en 

lo humano, y en las que, en consecuencia, lo divino absorbe, por decirlo así, a lo hu-

mano, son también las que ponen por delante las más altas potencialidades metafísicas 

de la imagen. El budismo y el cristianismo, pero también el hinduismo, son especial-

mente representativos de este tipo de perspectiva. Frithjof Schuon se refiere a esta di-

mensión de la imagen cuando designa las representaciones esculturales del Buda como 

«formas de lo Informe». Aquí la imagen es exacta y perfectamente aquello que debe ser 

para dejar transparentar lo que la supera y se ofrece al mismo tiempo a través de ella. En 

un sentido similar, Titus Burckhardt ha podido definir el icono ortodoxo tradicional co-

mo una «ventana» abierta hacia el cielo. La presencia, o la encarnación, del espíritu en 

la carne abre, en efecto, la vía de una teología de la imagen que «recupera» lo invisible 

en lo visible, si se puede expresar de este modo. En el cristianismo la iconografía pro-

longa, de alguna manera, la presencia sacramental del Dios vivo en el sacrificio: ofrece 

a los fieles la posibilidad de una participación visual en los misterios de la fe. Es así 

como las vidrieras y vitrales de las catedrales góticas, lejos de ser únicamente lecciones 

de catecismo religioso para el uso de fieles analfabetos, son también y sobre todo la 

«puesta en imagen» de una visión espiritual que difunde la luz divina a través de los 

emblemas bíblicos y tradicionales. En el icono esta visión espiritual no es solamente 

«doctrinal», es también «metódica» en cuanto que da a ver y a tocar la presencia santifi-

cante del Redentor y de la Co-Redentora en el retroceso celestial hacia los fondos dora-

dos de la beatitud del cielo. 

* 

 El recurso a la etimología «cultural» del término «imagen» no deja de confirmar 

este doble aspecto de presencia y retroceso, de donación y retirada. Pensamos aquí en el 

término latino imago, que se refiere a la máscara mortuoria que las familias patricias 

llevaban en procesión e instalaban en el atrio en el hogar de los antepasados. Se trataba 

con frecuencia de una máscara de cera, retrato de un personaje ilustre para Roma que 

sus descendientes conservaban en el atrio y que llevaban en procesión en los funerales. 

La imagen revela así a la vez su valor de sustituto y su «peso» de presencia. Como seña-

laba Gilbert Durand, lo imaginario es victoria contra la muerte y la «podredumbre», y la 

imago antigua responde fundamentalmente a este función. La imagen es una presencia 

arrancada al aspecto devorador  del tiempo y de la historia, a lo efímero de la condición 

humana. Esta es la razón de que una civilización que no está ya en condiciones de com-



 10 

prender la imagen, y cuyo uso ha empobrecido, corre el riesgo de verse atrapada por los 

aspectos más exteriores del devenir, incapaz de prevenirse contra el cáncer espiritual 

que la corroe. La imagen verdadera, en efecto, la imagen espiritual, asegura una cons-

tante comunicación entre las formas provisionales y periféricas del mundo que nos ro-

dea en la experiencia terrestre y las fuentes de vida transcendentes que irrigan esta últ i-

ma y la protegen contra el deterioro y la muerte. La imagen auténtica, y ciertamente la 

imagen sagrada, es como un inagotable río de vida cuya fuente oculta sacia perpetua-

mente nuestra sed. 

 Henry Corbin ha mostrado bien que la Imago templi es la forma especular por la 

que una realidad transcendente se refleja en el alma en el lugar de la confluencia de 

«dos mares» (majma’al bahrain)   de la que se habla en la sura de la caverna, es decir, 

el dominio informal o supraformal y el dominio formal, por utilizar una terminología 

guenoniana.1 Lo informal o lo espiritual se refleja en lo formal, en el dominio del alma, 

que Corbin designa como «imaginal», y este último, lejos de ocultar al primero, revela 

de hecho su unidad esencial con él. Ahí está la función esencial del símbolo como uni-

dad de dos caras de una misma realidad, symbolon: éste revela, pues, la unidad que se 

sustrae a la mirada ordinaria bajo la dualidad; pero esto no equivale a decir que «agote» 

de alguna forma esa realidad invisible cuyo signo prodiga. De hecho, la función metafí-

sica de la imagen «simbólica» es doble: por una parte, dar a constatar en la presencia 

sensible lo que transciende lo sensible; por otra, sugerir la distancia de lo invisible, de lo 

transcendente con relación a la realidad visual que le sirve de soporte. Los dos aspectos 

son absolutamente esenciales a la imagen auténtica. En ausencia del primero, la imagen 

está desprovista de valor espiritual, puesto que no satisface en nada, o no lo hace sufi-

cientemente, la vocación teofánica del símbolo sagrado: es como una puerta cerrada. En 

ausencia del segundo aspecto, suplanta por el contrario a lo que se supone debe mostrar, 

o más bien sugerir. Ahí está la fuente de la idolatría, el materialismo espiritual que ace-

cha especialmente a toda religión chamánica o politeísta en la que el sentido de lo trans-

cendente se ha adormecido hasta el punto de dar lugar a una reducción del icono al 

plano de la magia. El símbolo no es entonces más que un soporte de influencia psíquica 

que pierde poco a poco, de facto si no de jure, su dimensión espiritual. 

 El peligro de idolatría que acabamos de mencionar se revela indisociable de una 

visión en exceso analítica y «discreta» del mundo manifestado. Corbin, siguiendo la es-

tela de la gnosis chiita, contempla esta visión, principalmente exotérica, como resultante 

de una visión de la unidad según el modelo de una adición de ente a ente: 1+1+1+... Es-

te modelo no puede abocar a la Unidad puesto que la vela continuamente bajo la afir-

mación monádica de las realidades, la primera de las cuales no es otra que el Dios teo-

lógico que se distingue absolutamente de su Creación. Se podría decir en este sentido 

que Dios, en tal perspectiva, deviene exclusivamente imagen, una imagen mental sepa-

rada que bloquea el acceso al Acto de Ser de lo divino puro. Este Dios «en imagen» 

[imagé] es el de la representación, siempre en retirada respecto de Lo que, de Él, se sus-

trae a toda aprehensión imaginaria y mental en el retiro de su Misterio incognoscible. 

Cuando Dios no es ya más que una imagen, una «visión mental» podríamos decir, apa-

rece la posibilidad de ponerlo aparte, de «irrealizarlo» y, en última instancia, de negarlo. 

Por contraste con este empobrecimiento metafísico de la imagen siempre en situación de 

carencia con relación a la riqueza metafísica del monoteísmo integral, la procesión teo-

fánica (tajalli) de las realidades creaturales, y con ella de los Nombres divinos, se espe-

                                                
 

 

 1 H. Corbin, Temple et Contemplation, Flammarion, París, 1981, p. 267 [Templo y contempla-

ción, trad. M. Tabuyo y A. López, Trotta, Madrid, 2003]. 



 11 

cifica según el modo de una multiplicación siempre enraizada en la Unidad: 1111... 

=1. Ninguna realidad puede de este modo escapar, por decirlo así, a la Unidad que la 

forma y la despliega, puesto que su unicidad misma, unidad relativa evidentemente, 

procede de la Unidad superior y única que le da existencia. Es esto lo que hace decir a 

Schuon que lo Absoluto de lo divino se refleja en lo absoluto de las cosas en tanto que 

existen, mientras que la Perfección en sí se manifiesta en la perfección cualitativa de 

cada realidad creada. Aquí la imagen no es, en el fondo, nada distinto a la afirmación de 

la unidad en el despliegue teofánico que manifiesta la misma unidad fundamental de 

esencia en cada ser existenciado por la voluntad divina. Mientras que la visión exotérica 

de la unidad atribuye a cada realidad creada una independencia, un espesor, que la cons-

tituye como mónada ilusoriamente sustraída del Acto divino, la visión esotérica de la 

identificación de lo múltiple recupera cada realidad en la Unicidad de la que procede y a 

la que manifiesta. Esta procesión o manifestación creadora es con frecuencia contem-

plada como derivada del Verbo, el Sonido o la Vibración primordial, sin duda porque 

estos símbolos auditivos se refieren a una realidad interior y sugerente, cuya continui-

dad con la manifestación no se puede poner en cuestión. Pero igualmente puede ser con-

templada como un surgimiento de luz creadora, un fiat que proyecta las formas de la 

Noche de la Esencia en el día de la manifestación. De este modo, una imagen divina es 

real en cuanto que está bañada, por decirlo así, por la luz, en cuanto que participa toda-

vía del aura divina de la que apenas se separa. 

 Este modelo de la imagen espiritual nimbada por la realidad divina, como la del 

Cristo transfigurado en el monte Tabor, no puede estar más lejos de nuestra práctica co-

tidiana de las imágenes en el mundo contemporáneo. Mientras que la imagen sagrada 

sugiere una plenitud que la preserva siempre de todo exceso o inflación, el mundo mo-

derno multiplica y colecciona las imágenes, como si se tratara de colmar un vacío. 

Nuestra vida psíquica participa, a menudo para nuestro gran perjuicio y como de forma 

irresistible, de ese ambiente imaginario. Se trata únicamente de phantasmata, de pro-

yecciones de sombras sobre la pared de la caverna del mito platónico. Los nuevos me-

dios de reproducción y difusión de la imagen constituyen en este sentido una verdadera 

inflación de representaciones gráficas, electrónicas, virtuales. La función, la finalidad de 

estas imágenes es la inversa que la del símbolo: se trata de aprisionarnos por completo, 

por decirlo así, en las mallas visuales de una realidad «irreal» que funciona paradójica-

mente para el hombre moderno como un suplemento de realidad. La televisión, el cine e 

internet son otros tantos medios de entregarse a la ilusión  de añadir realidad a nuestra 

realidad, de aumentar el campo de lo real. Sin embargo, muy paradójicamente, incluso 

estas herramientas de irrealización pueden llevarnos a la Realidad en virtud de la verdad 

o la belleza de los contenidos de los que se convierten accidentalmente en vehículo, 

puesto que la belleza está en todas partes. Como si se tratara así de reconocer que no 

hay modo de escapar de lo Real, puesto que ni siquiera la ilusión puede estar aislada del 

Acto de ser: ella misma participa del Ser del que no ofrece más que una versión  enga-

ñosa, por decirlo así. Pero como quiera que sea de esta inevitable irrupción de la belleza 

y la realidad incluso en el dominio de la ilusión visual, es un hecho que la civilización 

moderna de la imagen es en lo esencial un espejuelo, y el mayor productor de espejis-

mos que se pueda imaginar. Schuon escribe en alguna parte que el hombre moderno es 

visual por pasividad. Nos abandonamos al flujo de los fenómenos porque su impresión 

de infinidad nos ofrece una ilusión de ser, por compensación al ser que somos incapaces 

de aprehender y realizar en nosotros. El lugar cada vez mayor que la inflación visual 

ocupa en la vida moderna es como el síntoma o la medida del vacío de la existencia 

contemporánea, de la incapacidad para descansar en el ser y, sobre todo, para encontrar 

la esencia de toda imagen verdadera en la interioridad. 



 12 

 La idea platónica de eikasia remite a esa superficie de apariencia imaginaria que 

constituye todo el artificio seductor de la imagen en el mundo moderno, y que conducía  

—por reacción— a Corbin a forjar el término «imaginal» para diferenciar la imagina-

ción activa, creadora y ontológicamente objetiva de las producciones pasivas y espiri-

tualmente estériles de la psique. Mientras que la imaginación moderna encierra en una 

especie de alucinación personal y colectiva decretada «original» y «creadora», pero de 

hecho absolutamente caótica y arbitraria, el imaginal cuyo sentido Corbin se esfuerza en 

restaurar unifica el sujeto a través de todos los planos del ser que se unen en él, de lo es-

piritual a lo físico por mediación de esa zona intermedia en la que la imaginación des-

pliega sus visiones y sus símbolos. De este modo, en contraste con la clausura, abierta 

como fraude, de la imaginación infernal de la modernidad, el símbolo verdadero es libe-

rador, puesto que nos conduce, de una forma u otra, a cerrar los ojos después de tenerlos 

muy abiertos, o a abismarnos en la profundidad espiritual que su superficie sugiere y a 

la cual nos invita. 

* 

 La disyunción entre doctrina metafísica y símbolo imaginal, que una visión de-

masiado exclusiva de las cosas podría contribuir a consagrar, revela sus límites con cla-

ridad cuando se contempla el vínculo entre contemplación intelectual e imagen simbóli-

ca. Este vínculo aparece a plena luz, por ejemplo, en las magistrales meditaciones de 

Guénon sobre la universalidad de un símbolo como la Gran Triada china. Originalmen-

te, y etimológicamente, la contemplación es, en efecto, teoría, es decir theoria, del ver-

bo griego theaô. El conocimiento es visión, como lo indica la referencia hindú a los ris-

his o videntes que están en el origen del Veda, término sánscrito que está, por lo demás, 

emparentado con el verbo griego oida, ver. Existe, pues, una profunda analogía entre la 

visión, en tanto que modo de percepción inmediata y estática, y el conocimiento enten-

dido en el sentido contemplativo de intuición intelectiva. De este modo, la idea misma, 

idea o eidos, propone un campo semántico indisociable de la imagen. La noción de 

forma sugiere por otra parte, tanto en griego (morphhê) como en latín (forma), una pro-

funda correspondencia entre lo intelectual y lo visible, entre el arquetipo y la forma. La 

metafísica es, pues, una visión  tanto como la imagen es en sí misma una metafísica. El 

arquetipo es la esencia de la forma que cristaliza extrínsecamente su contenido informal, 

mientras que la forma abraza en su armonía y su misterio toda la extensión de la Reali-

dad. 

* 

 En su libro sobre el lenguaje místico, Michael Sells distingue tres posibles apro-

ximaciones a lo inefable espiritual en el dominio de la expresión escrita2. Se trata, pues, 

o bien de elegir el silencio, reconociendo así que las formas conceptuales y verbales son 

completamente incapaces de «decir» lo divino, o bien de situarse sobre una línea de di-

visión que distingue entre el En Sí indecible de lo divino y su proyección, o su reflejo, 

en el entendimiento humano, o bien, por último, de proceder según la «lógica superior» 

del apofatismo a una especie de negación perpetua que regresa indefinidamente hacia 

una Realidad en sí inaccesible. Ciertas analogías en el dominio de la imagen se imponen 

aquí a nuestra reflexión a partir de las observaciones de Sells sobre el lenguaje místico 

de lo indecible. En principio, el silencio corresponde, de manera evidente, al iconoclas-

mo espiritual de aquellas tradiciones que rechazan, o tienden a rechazar, las mediacio-

nes visuales. Es, por ejemplo, la perspectiva del tanzih islámico, la «abstracción» que 

coloca lo divino a una insuperable distancia de lo terrenal, protegiéndolo así de toda 

contaminación de lo relativo, por decirlo de algún modo. Es también el punto de vista 

                                                
 2 M. Sells, Mystical Languages of Unsaying, University of Chicago Press, Chicago y Londres, 

1994, pp. 2-3.  



 13 

de la «mística abstracta» de un Benito de Canfield, o de las corrientes semiquietistas, 

que desconfían de las mediaciones conceptuales e imaginales en materia de meditación 

para atenerse a una aprehensión sintética del Ser. La insistencia de Meister Eckhart so-

bre el Vacío supremo y la Desnudez suprema de la Divinidad es también muy represen-

tativa de este planteamiento. El segundo punto de vista está representado, en cierto sen-

tido, por la adoración hindú de las formas en las diversas figuras de dioses y avataras, 

las divinidades preferidas (ishta devata) que son otras tantas refracciones del Absoluto 

en la relatividad. Aquí el Absoluto puede ser contemplado como nirguna o saguna, no 

cualificado o cualificado, absoluto o relativo, y esta distinción tiene con toda evidencia 

una incidencia sobre la cuestión de la imagen puesto que sólo el Brahma cualificado, 

saguna, en tanto que Suprema Determinación, puede dar lugar a subsecuentes determi-

naciones divinas encarnadas en las formas sagradas. Se trata de adorar la imagen per-

maneciendo claramente consciente de que no da acceso más que a un reflejo, caritati-

vamente adaptado a los límites de lo humano, del inagotable Misterio de Brahma. La 

perspectiva apofática, por último, encuentra su expresión en las imágenes, formas audi-

tivas y visuales, que afirman lo divino anulándose ellas mismas, de algún modo, en esta 

afirmación. Esta tendencia puede aparecer bajo diversas formas. Está en principio la es-

tilización hierática del icono cristiano, cuya afinidad con el apofatismo ha sido subraya-

da en la teología mística del Oriente cristiano, como testimonia la obra de Vladimir 

Lossky. Según el teólogo ortodoxo Olivier Clément: «Hay en el icono una abstracción 

que conduce a una figuración más alta, una abstracción que está muerta a este mundo y 

que permite un vislumbre del mundo por venir» (A propos d’une théologie de l’icone). 

Esta estilización superior revela en el icono «un carácter apofático: rostro de rostros y 

rostro de lo Inaccesible...» (ibid.) Lo inaccesible se da y se sustrae simultáneamente a 

nuestra captación, en una profundidad continuamente acrecentada que nos convoca a lo 

Infinito. Se debe igualmente mencionar, en un registro análogo aunque totalmente dife-

rente desde el punto de vista de sus perspectivas metafísicas y de su economía espiri-

tual, la cultura de las formas artísticas elaborada por el Zen, que sugiere una raíz infor-

mal de las formas, un Origen sin origen que supera todas las representaciones y todas 

las reflexiones. La intuición del Vacío es aquí inmanente a toda captación de las formas 

visuales. Se podría incluso decir que las preside. Desde esta perspectiva, ampliamente 

influenciada por la visión taoísta, las formas se separan del Vacío sugiriéndolo. Aquí la 

forma visual conserva siempre algo de provisional, de inacabado, de difuminado o vela-

do, dejando así vía libre a Lo que, por ellas y en ellas, se da a vislumbrar y a realizar. 

 Directamente relacionado con esta cuestión de la realización espiritual, el pro-

blema metódico del tratamiento espiritual de la imagen se encuentra en el centro del es-

tatuto metafísico de esta última, puesto que la metafísica es tradicionalmente insepara-

ble de su realización en una sabiduría vivida. Se debe hablar aquí de una verdadera al-

quimia de la imagen, en el sentido de transmutación de su materia visible en una subs-

tancia arquetípica. Esta transmutación puede contemplarse desde dos puntos de vista, 

uno objetivo y otro subjetivo. La primera modalidad corresponde a la irrupción del ar-

quetipo a través de la forma que le sirve de soporte, ya sea esta irrupción función de la 

inspiración artística o de la eficacia sacramental. A este respecto, Schuon ha podido ha-

blar, de forma muy sugerente, de una «quema» de la imagen por el arquetipo. El símbo-

lo de la quema implica una forma de destrucción, pero evoca también una calcinación, 

es decir, en el fondo, una reducción de la forma a su pura condensación mineral, por de-

cirlo así. El más alto grado de luz e intensidad ontológica de los estados superiores im-

plica una especie de reducción de los estados inferiores a través de los cuales los prime-

ros pueden incidentalmente manifestarse. La pintura cristiana del icono remite así, en 

una gran medida, a una especie de estilización celestial que está en las antípodas del na-



 14 

turalismo. Se trata de poner de relieve el enraizamiento celestial de los fenómenos y, a 

la vez, su incapacidad material para transmitir las realidades espirituales en su propia 

forma. Tales imágenes invitan, pues, en su textura misma, a superar el plano de una sa-

tisfacción formal que desembocara tan sólo en una complacencia estética o una tautolo-

gía naturalista. Schuon expresa este misterio en los términos siguientes: 

 
 Si partimos de la idea de que la «forma» se opone necesariamente, en un cierto sentido, 

a la «esencia» —entendiendo ésta como interioridad universal y aquella como exterioridad «ac-

cidental»—, podremos explicar ciertas deformaciones que practica el arte sagrado por una reduc-

ción a la esencia o, si se prefiere, una «quema por la esencia». La esencia aparece entonces como 

un «fuego interior» que desfigura, o como un «abismo» que rompe las proporciones, de tal modo 

que lo «informe» sagrado —que no es caótico sino espiritual— es como una irrupción de la 

esencia en la forma.3 
 

 Una reducción similar se opera desde el punto de vista de la recepción o la con-

templación de la imagen. Se trata entonces de una consideración subjetiva de la obra 

espiritual. Martin Lings ha expresado este misterio de la interiorización de la belleza 

formal en términos de vibración. Seguir la vibración provocada por la imagen implica 

una disciplina de interiorización de la exterioridad. Su principio es presentado de este 

modo: 

 
 La facultad de percepción exterior directa debe estar ligada a la de percepción interior 

directa, y este vínculo constituye «la cuerda del recuerdo espiritual», ya mencionada, que hay 

que hacer vibrar a fin de que la facultad interior se despierte y la «glorificación» sea «compren-

dida».4 

 

 Es en este nivel donde la metafísica de la imagen adquiere su sentido más real y 

más profundo: la vibración en cuestión no es otra cosa, en efecto, que el eco de la propia 

vibración creadora. Reconociendo la belleza de la imagen, reconozco por ella la inten-

ción creadora que la ha proyectado en la existencia. Si esta imagen me conmueve en lo 

más profundo de mí mismo es precisamente porque transmite una vibración de infinitud 

a la que la única respuesta perfectamente consecuente —superadas las trampas provi-

sionales de la exterioridad— sólo puede ser un recuerdo de Lo que yo soy. 

 

Patrick Laude 

Professor, Georgetown University School 

of Foreign Service in Qatar 

 

(Traducción: María Tabuyo y Agustín López) 

                                                
 3 F. Schuon, Castes et Races, Archè, Milán, 1982, p. 83 [Castas y razas, trad. F. Gutiérrez y E. 

Serra, Olañeta, Palma de Mallorca, 1983]. 

 4 M. Lings, Qu’est-ce que le soufisme, Seuil, París, 1977, pp. 73-74 [¿Qué es el sufismo, trad. A. 

Corniero, Taurus, Madrid, 1981].  


