[Texto bilingiie. La traduccion al castellano figura detras del texto francés]
DIMENSIONS METAPHYSIQUES ET SPIRITUELLES DE L’ IMAGE.

La relation entre métaphysique et image révele @ priori un paradoxe. Peut-on patler d’une
métaphysique de I'image, étant entendu que la métaphysique nous invite a dépasser le plan
physique, et a nous acheminer vers une zone de la réalité étrangere a toute représentation
visuelle? Cette premicre question, soulevée non sans quelque initiale 1égitimité, risque ce-
pendant de nous enfermer dans le cercle d’'une compréhension trop formelle, voire dualis-
te, de la métaphysique. Car encore conviendrait-il de considérer ab initio ce que le terme mé-
taphysique peut avoir d’inadéquat pour rendre compte de la connaissance unitaire ou non-
dualiste qui constitue le coeur de toute perspective traditionnelle intégrale. En effet, cette
définition principalement étymologique de la métaphysique (wefa ta physica= postérieur a ou
au dela de la physique) est en soi insuffisante puisqu’elle ne saurait prendre acte, dans le
contexte de la pensée traditionnelle, de la dimension d’immanence du Principe dans la ma-
nifestation, de présence de Dieu dans sa Création. La théologie mystique ne situe pas seu-
lement le Divin au dela des manifestations physiques et de P'extériorité formelle des cho-
ses : elle postule aussi, comme toute gnose, que I'essence est aussi bien ici-bas qu’au-dela,
ou que la Substance divine est sous-jacentetant a I'extérieur qu’a l'intérieur. Nulle dualité
ontologique fondamentale ne saurait trouver place dans une doctrine métaphysique intégra-
le. Et C’est en fait ce caractere authentiquement non-dualiste qui différencie, en climat mo-
nothéiste sémitique, la perspective religieuse commune —réticente a tirer les conclusions ul-
times de son affirmation du Dieu Un-- des crétes les plus élevées de la théologie mystique.

Le langage de la révélation lui-méme, pourtant proportionné par définition aux be-
soins spirituels de la majorité des fideles, n’est pas sans laisser transparaitre des traces
d’immanence divine dont seul le non-dualisme peut prendre acte d’'une maniere métaphysi-
quement conséquente. C’est ainsi que le monde de la Bible apparait peuplé d’images mon-
trant la voie du Divin et chantant la Gloire de Yahweh, et le Coran, pour sa part, ne cesse
de fustiger ceux qui ne « réfléchissent » pas aux « signes » de Dieu dans I'univers visible. Ces
ayat sont comme les signatures de Dieu dans et sur sa création, les marques visibles de sa
réalité, sa grandeur, sa beauté et sa miséricorde. Cest par elles que nous sommes a méme
de « voir » Dieu, Lui qui se soustrait pourtant a toute « vision » en son Essence imparticipée
et imparticipable. Cette projection inépuisable des signes de Dieu a 'horizon de la Création
est en fait comme I'envers de la mystérieuse présence de Dieu au plus intime de 'intime de
I'ame que 'Evangile désigne comme « Royaume » et le Coran comme étant plus proche de
’homme que sa « veine jugulaire. »

En vertu du double versant métaphysique de la Divinité comme transcendante et
immanente, la perspective métaphysique peut envisager la question de Iimage de deux
points de vue divergents, lesquels ne sont du reste pas incompatibles sous tous rapports
puisque la Réalité est une. En vertu de la dimension de transcendance, il est des perspecti-
ves spirituelles qui se caractérisent par un rejet de certaines médiations visuelles centrales,
que ce soit sur le plan de 'économie générale de la tradition, comme dans Iislam, ou sur le
plan plus strictement méthodique de la voie spirituelle, comme dans la mystique abstraite
d’un Benoit de Canfield (1562-1610) et de certains « quiétistes » du dix-septieme siecle, ou
encore dans I’Advaita shankarien. Il s’agira, dans les deux cas, de motivations sensiblement
différentes. Dans lislam, tradition iconoclaste par excellence, toute représentation visuelle
d’étre humains, ou méme d’animaux, devient suspecte de shirk, d’associationisme,
d’idolatrie, puisqu’elle fait courir le risque d’une confusion entre le Divin et les formes te-
rrestres qui sont susceptibles de le communiquer. I convient pourtant de noter que lors de
son entrée dans la Kaaba, le Prophete de I'islam, aurait protégé de ses mains, selon la tradi-
tion, une fresque de la Viege a ’Enfant, alors que ses compagnons étaient occupés a détrui-



re les idoles et a effacer les peintures paiennes. Ce seul fait indique que le principe théop-
hanique semble avoir eu préséance, dans ce cas, sur le principe an-iconique d’abstraction,
suggérant par la que ce dernier ne saurait avoir une exclusive 1égitimité dans le monde du
monothéisme sémitique judéo-musulman. Cela dit, 'islam ne laisse en fait aucune place
possible a 'adoration des formes vivantes ou a I'idolatrie dans son art, comme en témoigne
'abstraction qui domine ses mosaiques, ses motifs en stuc et ses calligraphies. Cette pers-
pective « préventive », en quelque sorte, ne peut se manifester universellement sans confi-
ner a une négation de la notion méme de gyar. Elle ne s’exprime donc qu’en tout ce qui
touche le plus directement au domaine rituel et dévotionnel, depuis I'interdiction de prier
pendant le lever du soleil jusqu’au voile apposé au visage du Prophéte sur les miniatures qui
le dépeignent. Un méme rejet de la médiation de I'image caractérise certaines disciplines
mystiques jusque dans Bouddhisme et le Christianisme, traditions pourtant nettement soli-
daires d’'une « incarnation » de I’Esprit.

Comme nous venons de le suggérer, les traditions dans lesquelles le Divin se mani-
feste dans ’humain, et dans lesquelles, en conséquence, le Divin absorbe, pour ainsi dire,
’humain, sont aussi celles qui mettent en avant les plus hautes potentialités métaphysiques
de I'image. Le Bouddhisme et le Christianisme, mais aussi 'Hindouisme, sont hautement
représentatifs de ce type de perspective. Frithjof Schuon se réfere a cette dimension de
I'image lorsqu’il désigne les représentations sculpturales du Bouddha comme « formes de
I'Informel. » Ici, I'image est exactement et parfaitement ce qu’elle doit étre pour laisser
transparaitre ce qui la dépasse et s’offre en méme temps a travers elle. C’est dans un sens
similaire que Titus Burckhardt a pu définir l'icone orthodoxe traditionnelle comme une
« fenétre » ouverte sur le ciel. La présence, ou I'incarnation, de I’Esprit dans la chair ouvre
en effet la voie d’une théologie de I'image qui « récupere » I'invisible dans le visible, si 'on
peut s’exprimer ainsi. Dans le Christianisme, I'iconographie prolonge, en quelque sorte, la
présence sacramentelle du Dieu vivant dans le sacrifice : elle offre aux fidéles la possibilité
d’une participation visuelle aux Mysteres de la foi. C’est ainsi que les rosaces et vitraux des
cathédrales gothiques, loin de n’étre que des legons de catéchisme religieux a I'usage de fi-
deles analphabetes, sont aussi et surtout la « mise en image » d’une vision spirituelle qui
diffuse la lumiere divine a travers les emblémes bibliques et traditionnels. Dans I'icone, cet-
te vision spirituelle n’est pas seulement « docrinale », elle est aussi « méthodique » pour au-
tant qu’elle donne a voir et a toucher le présence sanctifiante du Rédempteur et de la Co-
Rédemptrice dans le recul céleste des fonds dorés de béatitude céleste.

*

Le recours a I’étymologie « culturelle » du terme image n’est pas sans confirmer ce
double aspect de présence et de recul, de don et de retrait. Nous faisons ici référence au
terme latin "imago", lequel fait référence au masque mortuaire que les familles patriciennes
portaient en procession et installaient dans I'atrium sur le foyer des ancétres. 11 s’agissait le
plus souvent d’un masque de cire, portrait d'un personnage illustre 2 Rome que ses descen-
dants conservaient dans l'atrium et qu'ils portaient en procession lors des funérailles.
L’image révele ainsi a la fois sa valeur de substitut et son « poids » de présence. Comme le
signalait Gilbert Durand, I'imaginaire est victoire contre la mort et la « pourriture », et
I'imago antique répond fondamentalement a cette fonction. L’image est une présence arra-
chée a I'aspect dévorant du temps et de T'histoire, a I'éphémere de la condition humaine.
C’est la raison pour laquelle une civilisation qui n’est plus 2 méme de comprendre I'image,
et dont I'usage de I’ image s’est appauvri, court le risque de se voir happée par les aspects
les plus extérieurs du devenir, incapable de se prémunir contre le cancer spirituel qui la
ronge. L’image véritable, en effet, 'image spirituelle, assure une constante communication
entre les formes provisoires et périphériques du monde qui nous entoure dans I'expérience
terrestre et les sources de vie transcendantes qui irriguent cette dernicre et la proteége contre



le dépérissement et la mort. ’image authentique, et certainement 'image sacrée, est com-
me un inépuisable fleuve de vie dont la source cachée nous abreuve sans fin.

Henry Corbin a bien montré que I’ Imago Templi est 1a forme spéculaire par laquelle
une réalité transcendante se reflete dans I'ame au lieu de rencontre des « deux mers »
(magma’ al-babrain) dont il est question dans la sourate de la Caverne, c’est-a-dire le domaine
informel ou supra-formel et le domaine formel, pour faire usage d’une terminologie guéno-
nienne.! I’informel, ou le spirituel se refléte dans le formel, ou dans le domaine de I'Ame,
que Corbin désigne comme I'imaginal, tandis que ce dernier, loin de dissimuler le premier
révele en fait son unité essentielle avec lui. C’est bien la la fonction essentielle du symbole
comme unité des deux faces d’'une méme réalité, symbolon: ce dernier révele donc I'unité qui
se dérobe au regard ordinaire sous la dualité. Mais ce n’est pas a dire qu’il « épuise », en
quelque sorte, cette réalité invisible dont il prodigue le signe. En fait, la fonction mé-
taphysique de I'image « symbolique » est double : d’'une part donner a assentir dans la pré-
sence sensible ce qui transcende le sensible, d’autre part suggérer la distance de I'invisible,
du transcendant par rapport a la réalité visuelle qui lui sert de support. Les deux aspects
sont absolument essentiels a I'image authentique. En I'absence du premier aspect, I'image
est dénuée de valeur spirituelle, puisqu’elle ne satisfait en rien, ou pas suffisamment, a la
vocation théophanique du symbole sacté : elle est comme une porte fermée. En I'absence
du second aspect, elle se substitue au contraire a ce qu’elle est supposée montrer, ou plutot
suggérer. C’est 1a la source de I'idolatrie, le matérialisme spirituel qui guéte notamment tou-
te religion chamanistique ou polythéiste dans laquelle le sens du transcendant s’est assoupi
au point de donner lieu a une réduction de Iicone au plan de la magie. Le symbole n’est
plus alors qu’un support d’influence psychique qui perd peu a peu, de facto sinon de jure, sa
dimension spirituelle.

Le danger d’idolatrie que nous venons de mentionner se révele solidaire d’une vi-
sion par trop analytique et « discréte » du monde manifesté. Corbin, dans la continuation de
la gnose shf’ite, envisage cette vision, principalement exotérique, comme résultant d’une
compréhension de I'unité selon le modéle d’une addition d’étant a étant : 1+1+1++... Ce
modéle ne peut aboutir a I'Unité puisqu’il voile continuellement cette derniére sous
affirmation « monadique » des réalités, dont la premiere n’est autre que le Dieu théologi-
que qui se « distingue » absolument de sa Création. On pourrait dire, en ce sens, que Dieu,
dans une telle perspective, devient exclusivement une « image », une image mentale séparée
qui bloque 'accés a ’Acte d’Etre du pur Divin. Ce Dieu « imagé » est celui de la représenta-
tion, toujours en retrait par rapport a Ce qui, de Lui, se dérobe a toute appréhension imagi-
naire et mentale dans le reces de son Mystere incognoscible. Quand Dieu n’est plus qu’une
image, une « vue de I'esprit » pourrait-on dire, voici qu’apparait la possibilité de le mettre a
I’écart, de I’ « irréaliser » et finalement, a terme, de le nier. Par contraste avec cet appauvris-
sement métaphysique de 'image toujours en défaut par rapport a la richesse métaphysique
du monothéisme intégral, la procession théophanique (zgjall}) des réalités créaturielles, et
avec elle des Noms divins, s’épelle sur le mode d’une multiplication toujours enracinée dans
I'Unité : 1X1X1X....=1. Nulle réalité ne peut ainsi « échaper », si 'on peut dire, a 'Unité qui
la forme et la déploie, puisque son unicité méme, unité relative cela va de soi, procede de
I’'Unité supérieure et unique qui I'existencie. C’est ce qui fait écrire a Schuon que I’Absoluité
du Divin se reflete dans I'absoluité des choses en tant qu’elle existent, tandis que la Perfec-
tion en soi se manifeste dans la perfection qualitative de chaque réalité créée. Ici, I'image
n’est au fond rien d’autre que laffirmation de l'unité dans le déploiement théophanique
manifestant la méme unité fondamentale d’essence dans chaque étre existencié par le
vouloir divin. Tandis que la vision « exotérique » de I'unité préte a chaque réalité créée une
indépendance, une épaisseur, qui la constitue comme monade illusoirement retranchée de
I’Acte divin, la vision ésotérique de I'unification du multiple « récupére » chaque réalité dans

1 Corbin, Temple and Contemplation, p. 267



I'Unicité dont elle procede, et qu’elle manifeste. Cette procession, ou cette manifestation
créatrice, est le plus souvent envisagée comme résultant du Verbe, du Son, ou de la Vibra-
tion primordiale, sans doute parce que ces symboles auditifs se référent a une réalité « inté-
rieure » et « suggestive » dont la continuité avec la manifestation ne saurait étre mise en
question. Mais elle peut également étre envisagée comme un jaillissement de Lumiere créa-
trice, un fiat projetant ainsi les formes de la Nuit de I'Essence dans le jour de la manifesta-
tion. Cest ainsi qu’une « image » divine est d’autant réelle qu’elle est est pour ainsi dire
« baignée » de lumicre, participant encore a I'aura divine dont elle se dégage a peine.

Ce modele de I'image spirituelle nimbée de réalité divine, telle celle du Christ trans-
figurée au mont Tabor, ne saurait étre plus éloignée de notre « pratique » quotidienne des
images dans le monde contemporain. Alors que 'image sacrée suggere une plénitude qui la
garde toujours de tout exces et de toute inflation, le monde moderne multiplie et collec-
tionne les images, comme s’il s’agissait de combler un vide. Notre vie psychique participe,
souvent a notre grand dam et comme irrésistiblement , de cette ambiance imaginaire. Il ne
s’agit de rien d’autre que des phantasmata, des projections d’ombres sur la paroi de la caver-
ne du mythe platonicien. Les moyens nouveaux de reproduction et de diffusion de I'image
constituent en ce sens une véritable inflation de représentations graphiques, électroniques,
virtuelles. La fonction, la finalité¢ de ces images est I'inverse de celle du symbole : il s’agit de
nous emprisonner, de plein gré pour ainsi dire, dans les mailles visuelles d’'une réalité
«irréelle » qui fonctionne paradoxalement pour ’homme moderne comme un surcroit de
réalité. La télévision, le cinéma, l'internet sont autant de moyens de se donner Iillusion
d’ajouter de la réalité a notre réalité, d’augmenter le champ du réel. Pourtant, fort paradoxa-
lement, il n’est pas jusqu’a ces outils d’irréalisation qui ne puissent nous ramener a la Réalité
en vertu de la vérité ou de la beauté des contenus dont ils se font accidentellement le véhi-
cule, puisque la beauté est partout. Comme s’il s’agissait par la de reconnaitre que 'on
n’échappe de toutes fagons pas au Réel, puisque méme lillusion ne peut étre isolé de I’Acte
d’étre : elle-méme participe a 'Etre dont elle n’offre quune version en trompe l'oeil, pour
ainsi dire. Mais quoi qu’il en soit de cette inévitable percée de la beauté et de la Réalité jus-
que dans le domaine de I'lllusion visuelle, il est un fait que la civilisation moderne de I'image
est pour I'essentiel un miroir aux alouettes, et le plus grand producteur de mirages qui soit.
Schuon écrit quelque part que ’homme moderne est visuel par passivité. Nous nous aban-
donnons au flot des phénomenes du fait de 'impression d’infinité qu’il nous offre une illu-
sion d’étre, par compensation pour I’étre que nous sommes incapables de saisir et réaliser
en nous. La place toujours plus grande que I'inflation visuelle occupe dans la vie moderne
est comme le symptome, ou la mesure, du vide de lexistence contemporaine, de
Iincapacité a se reposer dans I’étre, et surtout a trouver I'essence de toute image véritable
dans I ’intériorité.

La notion platonicienne d’eikasia renvoie a cette surface d’apparence imaginaire qui
fait tout le prestige de I'image dans le monde moderne, et qui conduisait —par réaction--
Corbin a forger le terme « imaginal » pour différencier I'imagination active, créatrice, et on-
tologiquement objective, des productions passives et spirituellement stériles de la psyché.
Tandis que I'imagination moderne enferme dans une sorte d’hallucination personnelle et
collective décrétée « originale » et « créatrice », mais en fait aussi chaotique et arbitraire qu’il
se peut, 'imaginal dont Corbin s’efforca de restaurer le sens unifie le sujet a travers tous les
plans d’étre qui se joignent en lui, du spirituel au physique par entremise de cette zone in-
termédiaire ou I'imagination déploie ses visions et ses symboles. C’est ainsi qu’en contraste
avec la cloture, ouverte en trompe-l'oeil, de 'imagination infernale de la modernité, le sym-
bole véritable est libérateur, puisqu’il nous conduit, d’une fagon ou d’une autre, a fermer les
yeux apres les avoir grand ouverts, ou a nous abimer dans la profondeur spirituelle que sa

surface suggere, et a laquelle elle nous invite.
*



La disjonction entre doctrine métaphysique et symbole imaginal quune vision trop
exclusive des choses pourrait contribuer a consacrer révele ses nettes limites lorsqu’on en-
visage le lien entre contemplation intellectuelle et image symbolique. Ce lien apparait en
pleine lumicre dans les magistrales méditations d’un Guénon sur I'universalité dun symbole
comme la Grande Triade chinoise. Originellement, et étymologiquement, la contemplation
est en effet théorie, C’est-a-dire theoria, du verbe grec thead. La connaissance est vision,
comment l'indique la référence hindoue aux Rishis, les « voyants » qui sont a 'origine du
Veda, terme sanskrit qui est du reste apparenté au verbe grec oida, voir. 11 existe donc une
profonde analogie entre la vision, en tant que mode de perception immédiat et statique, et
la connaissance, entendue au sens contemplatif d’une intuition intellective. C’est ainsi que
idée elle-méme, idea ou eidos, propose un champs sémantique solidaire de I'image. La noti-
on de forme suggere d’ailleurs elle-méme, tant en grec (morphé) qu’en latin (forma) une pro-
fonde correspondance entre lintellectuel et le visible, I'archétype et la forme. La mé-
taphysique est donc tout autant une vision que 'image est en elle-méme une métaphysique.
L’archétype est 'essence de la forme qui cristallise extrinsequement son contenu informel,
tandis que la forme embrasse en son harmonie et son mystere toute I'étendue de la Réalité.

*

Dans son livre sur le langage mystique, Michael Sells distingue trois approches pos-
sibles de Iineffable spirituel dans le domaine de P'expression écrite.” Il s’agit soit de choisir
le silence, reconnaissant par la que les formes conceptuelles et verbales sont parfaitement
incapables de « dire » le Divin, soit de se situer sur une ligne de partage qui distingue entre
I’En-Soi indicible du Divin et sa projection, ou son reflet, dans 'entendement humain, soit
enfin de procéder dans « la logique supérieure » de apophatisme en une sorte de négation
perpétuelle régressant indéfiniment vers une Réalité en soi inaccessible. Certaines analogies
avec le domaine de I'image s’imposent ici a notre réflexion a partir des remarques de Sells
sur le langage mystique de 'indicible. Tout d’abord, le silence correspond de toute évidence
a I'iconoclasme spirituel de ces traditions qui rejettent, ou tendent a rejeter, les médiations
visuelles. C’est, par exemple, la perspective du Zanzih islamique, I’ « abstraction » qui place le
Divin a une insurmontable distance du terrestre, le protégeant ainsi de toute contamination
par le relatif, si 'on peut dire. C’est aussi le point de vue de la « mystique abstraite » d’un
Benoit de Canfield, ou des courants semi-quiétistes, lesquels se défient des médiations con-
ceptuelles et imaginales en matiére de méditation pour s’en tenir a une appréhension synt-
hétique de I'Etre. L’insistance de Meister Eckhart sur le supréme Vide et la supréme Nudité
de la Déité est également hautement représentative de cette approche.

Le second point de vue est, en un sens, représenté par le sens hindou de 'adoration des
formes dans les diverses figures de dieux et d’avatara, les divinités de prédilection (ishta deva-
ta) qui sont toutes autant de réfractions de ’Absolu dans la relativité. Ici, ’Absolu peut étre
envisagé soit comme #irguna ou saguna, non-qualifié ou qualifié, absolu ou « relatif », et cette
distinction a de toute évidence une incidence sur la question de I'image puisque seul le
Brahma qualifié, saguna, en tant que Supréme Détermination, peut donner lieu a de sub-
séquentes déterminations divines incarnées dans les formes sacrés. Il s’agit ici d’adorer
I'image tout en restant clairement conscient du fait qu’elle ne donne accés qu’a un reflet,
charitablement adaptée aux limites de I humain, de I'inexhaustible Mystere de Brahma.

La perspective apophatique, enfin, trouve son expression dans les images, formes auditives
et visuelles, qui affirment le Divin tout en s’effacant elles-mémes, en quelque sorte, dans
cette affirmation. Cette tendance peut apparaitre sous diverses formes. Il y a d’abord la sty-
lisation hiératique de Iicone chrétienne dont l'affinité avec I'apophatisme a été soulignée
dans la théologie mystique de I’Orient chrétien, comme en témoigne 'oeuvre de Vladimir
Lossky. Selon le théologien orthodoxe Olivier Clément : « I y a dans I'icone une abstracti-
on qui conduit a une figuration plus haute, une abstraction qui est mort a ce monde et qui

2 Mystical Languages of Unsaying, University of Chicago Press, Chicago et Londres,1994, pp.2-3.



permet l'entre-vision du monde a venir. » (« A propos d'une Théologie de I'Icone ») Cette
stylisation supérieure révele dans I'icone « un caractére apophatique: visage des visages et
visage de I'Inaccessible... » (Ibid.) L’inaccessible se donne et se soustrait a notre prise tout a
la fois, dans une profondeur toujours accrue qui nous convoque a I'Infini. On doit égale-
ment mentionner, dans un registre analogue bien que totalement différent du point de vue
de ses perspectives métaphysiques et de son économie spirituelle, la culture des formes ar-
tistiques élaborée par le Zen, laquelle suggere une Racine informelle des formes, une Origi-
ne sans origine qui dépasse toutes représentations et toutes réflexions. L’intuition du Vide
est ici immanente a toute appréhension des formes visuelles. On pourrait méme dire qu’elle
y préside. Dans cette perspective largement influencée par la vision Taoiste les formes se
dégagent du Vide tout en le suggérant. La forme visuelle garde toujours ici quelque chose
de provisoire, d’inachevé, d’estompé laissant ainsi libre voie a Ce qui, par elles et dans elles,
se donne a entrevoir et a réaliser.

Touchant directement a cette question de la réalisation spirituelle, le probleme mét-
hodique du traitement spirituel de 'image se trouve au coeur du statut métaphysique de
cette derniere, puisque la métaphysique est traditionnellement inséparable de sa réalisation
en une sagesse vécue. On doit ici patler d’une véritable alchimie de I'image, au sens d’une
transmutation de sa mati¢re visible en une substance archétypale. Cette transmutation est
envisageable de deux points de vue, 'un objectif et 'autre subjectif. La premiere modalité
correspond a lirruption de Parchétype a travers la forme qui lui sert de support, que cette
irruption soit fonction de linspiration artistique ou de lefficacité sacramentelle. A cet
égard, Schuon a pu patler, fort suggestivement, d’une « brilure » de I'image par I'archétype.
Le symbole de la bralure implique une maniere de destruction, mais il évoque aussi une cal-
cination, c’est a dire au fond une réduction de la forme a sa pure condensation minérale, si
I'on peut dire. Le plus haut degré de lumiere et d’intensité ontologique des états supérieurs
impliquent une sorte de réduction des états inférieurs a travers lesquels les premiers peu-
vent incidemment se manifester. La peinture de I'icone chrétienne renvoie ainsi pour une
large part a une sorte de stylisation céleste qui est aux antipodes du naturalisme. Il s’agit d’y
révéler a la fois Penracinement céleste des phénomenes et leur inaptitude « matérielle » a
transmettre les réalités spirituelles dans leur forme méme. De telles images appellent donc,
dans leur texture elle-méme, a dépasser le plan d’une satisfaction formelle qui ne débouche-
rait que sur une complaisance esthétique ou une tautologie naturaliste. Schuon exprime ce
mystere dans les termes suivants :

Si nous partons de 'idée que la “forme” s’oppose nécessairement, par un certain

cOté, a I’ 7essence”, celle-ci étant lintériorité universelle et celle-la Iextériorité

“accidentelle”, nous pourrons expliquer certaines déformations que pratique l'art

sacré par une réduction a 'essence, ou une “bralure par 'essence”, si 'on veut.

L’essence apparait alors come un “feu intérieur” qui défigure, ou comme un
“abime” qui brise les proportions, en sorte que I’ “informe” sacré, --qui est non
chaotique, malis spirituel, --est comme une irruption de I'essence dans la forme.

(Castes et Races, p.83)

Une réduction similaire s’opere du point de vue de la réception, ou de la contemplation de
I'image. 1l s’agit alors d’une considération subjective de 'oeuvre spirituel. Martin Lings a pu
exprimer ce mystere de I'intériorisation de la beauté formelle en termes de vibration. Suivre
la vibration provoquée par I'image ressortit a une discipline d’intériorisation de I'extériorité.
Le principe en est présenté comme suit:

La faculté de perception extérieure directe doit étre reliée a celle de perception

intérieure directe, et cette liaison constitue “la corde du souvenir spirituel”, déja

mentionnée, qu’il s’agit de faire vibrer afin que la faculté intérieure soit éveillée et
que la “glorification” soit “comprise.” (Qu est-ce que le soufisme? pp.73-74)



C’est a ce niveau que la métaphysique de I'image prend son sens le plus réel et le plus
profond: la vibration dont il s’agit n’est rien d’autre en effet que I'écho de la vibration
créatrice elle-méme. Reconnaissant la beauté de I'image, je reconnais par la I'intention
créatrice qui I'a projetée dans 'existence. Si cette image me touche au plus profond de moi-
méme c’est précisément qu’elle transmet une vibration d’infinitude a laquelle, dépassés les

leurres provisoires de Pextériorité, la seule réponse patrfaitement conséquente ne peut
b
qu’étre un ressouvenir de Ce que je suis.

Patrick Laude
Professor, Georgetown University School of Foreign Service in Qatar



Dimensiones metafisicas y espirituales de la imagen

Patrick Laude

La relacién entre metafisica e imagen revela a priori una paradoja. ¢Se puede
hablar de una metafisica de la imagen, teniendo en cuenta que la metafisica nos invita a
superar el plano fisico y a encaminarnos hacia una zona de la realidad extrafia a toda re-
presentacion visual? Esta primera cuestion, planteada no sin cierta legitimidad inicial,
corre el riesgo, sin embargo, de encerrarnos en el circulo de una comprensién demasia-
do formal, incluso dualista, de la metafisica. Quiza convendria, pues, considerar ab
initio lo que el término «metafisica» puede tener de inadecuado para dar cuenta del co-
nocimiento unitario o no dualista que constituye el nlcleo de toda perspectiva tradicio-
nal integral. En efecto, esta definicion principalmente etimoldgica de la metafisica (me-
ta ta physica = posterior o mas alla de la fisica) es en si insuficiente, puesto que no pue-
de dar cuenta, en el contexto del pensamiento tradicional, de la dimension de inmanen-
cia del Principio en la manifestacion, de la presencia de Dios en su creacion. La teologia
mistica no sitta lo divino solamente més alla de las manifestaciones fisicas y de la exte-
rioridad formal de las cosas: postula también, como toda gnosis, que la esencia esta tan-
to en este mundo como mas alla, o que la Substancia divina esta subyacente tanto en el
exterior como en el interior. Ninguna dualidad ontologica fundamental puede encontrar
espacio en una doctrina metafisica integral. Y es de hecho este caracter genuinamente
no dualista lo que, en el clima monoteista semitico, diferencia la perspectiva religiosa
comun —reticente a sacar las conclusiones ultimas de su afirmacion del Dios Uno— de
las crestas més elevadas de la teologia mistica.

El propio lenguaje de la revelacion, aungque proporcionado por definicion a las
necesidades espirituales de la mayoria de los fieles, no deja de transparentar trazas de
inmanencia divina de las que so6lo el no dualismo puede dar cuenta de una manera meta-
fisicamente consecuente. Y por eso el mundo de la Biblia aparece poblado de imagenes
gue muestran la via del Divino y cantan la gloria de Yahweh, y el Coran, por su parte,
no cesa de fustigar a quienes no «reflexionan» en los «signos» de Dios en el universo
visible. Estas ayat son como las signaturas de Dios en y sobre su creacion, las marcas
visibles de su realidad, su grandeza, su belleza y su misericordia. Por ellas estamos en
condiciones de «ver» a Dios, a El, que se sustraia sin embargo a toda «visién» en su
esencia imparticipada e imparticipable. Esta proyeccion inagotable de los signos de
Dios en el horizonte de la creacion es, de hecho, como el revés de la misteriosa presen-
cia de Dios en lo mas intimo de lo intimo del alma que el Evangelio designa como
«Reino» y el Coran como mas proximo al hombre que su «vena yugulars.

En virtud de la doble vertiente metafisica de la Divinidad en tanto que transcen-
dente e inmanente, la perspectiva metafisica puede contemplar la cuestion de la imagen
desde dos puntos de vista divergentes, que no son por lo demas incompatibles en ningun
sentido puesto que la Realidad es una. En virtud de la dimension de transcendencia, hay
perspectivas espirituales que se caracterizan por un rechazo de ciertas mediaciones Vi-
suales centrales, ya sea en el plano de la economia general de la tradicion, como en el
islam, o en el plano mas estrictamente metddico de la via espiritual, como en la mistica
abstracta de un Benito de Canfield (1562-1610) y de ciertos «quietistas» del siglo xvii,
o también en el advaita shankariano. Se tratara en los dos casos de motivaciones sensi-
blemente diferentes. En el islam, tradicion iconoclasta por excelencia, toda representa-
cién visual de los seres humanos, o incluso de los animales, se hace sospechosa de
shirk, de asociacionismo, de idolatria, puesto que implica el riesgo de una confusion en-



tre lo divino y las formas terrestres que son susceptibles de comunicarlo. Conviene sin
embargo sefialar que en el momento de su entrada en la Kaaba, el Profeta del islam pro-
tegid con sus manos, segun la tradicidn, un fresco de la Virgen y el nifio, mientras sus
compafieros estaban ocupados en destruir los idolos y hacer desaparecer las pinturas pa-
ganas. Este hecho indica por si solo que el principio teofanico parece haber tenido pre-
ferencia, en este caso, sobre el principio anicénico de la abstraccién, sugiriendo asi que
este ultimo no puede tener una legitimidad exclusiva en el mundo del monoteismo semi-
tico judeo-musulman. Dicho esto, el islam no deja, de hecho, ningin lugar posible a la
adoracion de las formas vivas o a la idolatria en su arte, como lo testimonia la abstrac-
cién que domina sus mosaicos, sus motivos en estuco y sus caligrafias. Esta perspectiva,
de algin modo «preventiva», no puede manifestarse universalmente sin confinar con
una negacién de la nocion misma de ayat. No se expresa, pues, mas que en todo lo que
atafie mas directamente al dominio ritual y devocional, desde la prohibicion de rezar du-
rante la salida del sol hasta el velo que cubre el rostro del Profeta en las miniaturas que
lo representan. Un mismo rechazo de la mediacion de la imagen caracteriza a ciertas
disciplinas misticas incluso en el budismo y en el cristianismo, tradiciones sin embargo
netamente vinculadas a una «encarnacion» del Espiritu.

Como acabamos de sugerir, las tradiciones en las que lo divino se manifiesta en
lo humano, y en las que, en consecuencia, lo divino absorbe, por decirlo asi, a lo hu-
mano, son también las que ponen por delante las més altas potencialidades metafisicas
de la imagen. El budismo vy el cristianismo, pero también el hinduismo, son especial-
mente representativos de este tipo de perspectiva. Frithjof Schuon se refiere a esta di-
mension de la imagen cuando designa las representaciones esculturales del Buda como
«formas de lo Informe». Aqui la imagen es exacta y perfectamente aquello que debe ser
para dejar transparentar lo que la supera y se ofrece al mismo tiempo a través de ella. En
un sentido similar, Titus Burckhardt ha podido definir el icono ortodoxo tradicional co-
MO una «ventana» abierta hacia el cielo. La presencia, o la encarnacion, del espiritu en
la carne abre, en efecto, la via de una teologia de la imagen que «recupera» lo invisible
en lo visible, si se puede expresar de este modo. En el cristianismo la iconografia pro-
longa, de alguna manera, la presencia sacramental del Dios vivo en el sacrificio: ofrece
a los fieles la posibilidad de una participacion visual en los misterios de la fe. Es asi
como las vidrieras y vitrales de las catedrales goticas, lejos de ser Gnicamente lecciones
de catecismo religioso para el uso de fieles analfabetos, son también y sobre todo la
«puesta en imagen» de una vision espiritual que difunde la luz divina a través de los
emblemas biblicos y tradicionales. En el icono esta vision espiritual no es solamente
«doctrinal», es también «metddica» en cuanto que da a ver y a tocar la presencia santifi-
cante del Redentor y de la Co-Redentora en el retroceso celestial hacia los fondos dora-
dos de la beatitud del cielo.

*

El recurso a la etimologia «cultural» del término «imagen» no deja de confirmar
este doble aspecto de presencia y retroceso, de donacion y retirada. Pensamos aqui en el
término latino imago, que se refiere a la mascara mortuoria que las familias patricias
llevaban en procesion e instalaban en el atrio en el hogar de los antepasados. Se trataba
con frecuencia de una mascara de cera, retrato de un personaje ilustre para Roma que
sus descendientes conservaban en el atrio y que llevaban en procesién en los funerales.
La imagen revela asi a la vez su valor de sustituto y su «peso» de presencia. Como sefia-
laba Gilbert Durand, lo imaginario es victoria contra la muerte y la «podredumbre», y la
imago antigua responde fundamentalmente a este funcién. La imagen es una presencia
arrancada al aspecto devorador del tiempo y de la historia, a lo efimero de la condicién
humana. Esta es la razén de que una civilizacién que no esta ya en condiciones de com-



10

prender la imagen, y cuyo uso ha empobrecido, corre el riesgo de verse atrapada por los
aspectos mas exteriores del devenir, incapaz de prevenirse contra el cancer espiritual
que la corroe. La imagen verdadera, en efecto, la imagen espiritual, asegura una cons-
tante comunicacion entre las formas provisionales y periféricas del mundo que nos ro-
dea en la experiencia terrestre y las fuentes de vida transcendentes que irrigan esta Glti-
ma y la protegen contra el deterioro y la muerte. La imagen auténtica, y ciertamente la
imagen sagrada, es como un inagotable rio de vida cuya fuente oculta sacia perpetua-
mente nuestra sed.

Henry Corbin ha mostrado bien que la Imago templi es la forma especular por la
que una realidad transcendente se refleja en el alma en el lugar de la confluencia de
«dos mares» (majma’al bahrain) de la que se habla en la sura de la caverna, es decir,
el dominio informal o supraformal y el dominio formal, por utilizar una terminologia
guenoniana.! Lo informal o lo espiritual se refleja en lo formal, en el dominio del alma,
que Corbin designa como «imaginal», y este Gltimo, lejos de ocultar al primero, revela
de hecho su unidad esencial con él. Ahi esta la funcion esencial del simbolo como uni-
dad de dos caras de una misma realidad, symbolon: éste revela, pues, la unidad que se
sustrae a la mirada ordinaria bajo la dualidad; pero esto no equivale a decir que «agote»
de alguna forma esa realidad invisible cuyo signo prodiga. De hecho, la funcién metafi-
sica de la imagen «simbodlica» es doble: por una parte, dar a constatar en la presencia
sensible lo que transciende lo sensible; por otra, sugerir la distancia de lo invisible, de lo
transcendente con relacion a la realidad visual que le sirve de soporte. Los dos aspectos
son absolutamente esenciales a la imagen auténtica. En ausencia del primero, la imagen
estd desprovista de valor espiritual, puesto que no satisface en nada, o no lo hace sufi-
cientemente, la vocacion teofanica del simbolo sagrado: es como una puerta cerrada. En
ausencia del segundo aspecto, suplanta por el contrario a lo que se supone debe mostrar,
0 mas bien sugerir. Ahi esta la fuente de la idolatria, el materialismo espiritual que ace-
cha especialmente a toda religion chamanica o politeista en la que el sentido de lo trans-
cendente se ha adormecido hasta el punto de dar lugar a una reduccién del icono al
plano de la magia. El simbolo no es entonces mas que un soporte de influencia psiquica
que pierde poco a poco, de facto si no de jure, su dimension espiritual.

El peligro de idolatria que acabamos de mencionar se revela indisociable de una
vision en exceso analitica y «discreta» del mundo manifestado. Corbin, siguiendo la es-
tela de la gnosis chiita, contempla esta vision, principalmente exotérica, como resultante
de una vision de la unidad segun el modelo de una adicion de ente a ente: 1+1+1+... Es-
te modelo no puede abocar a la Unidad puesto que la vela continuamente bajo la afir-
macion monadica de las realidades, la primera de las cuales no es otra que el Dios teo-
l6gico que se distingue absolutamente de su Creacion. Se podria decir en este sentido
que Dios, en tal perspectiva, deviene exclusivamente imagen, una imagen mental sepa-
rada que bloquea el acceso al Acto de Ser de lo divino puro. Este Dios «en imagen»
[imagé] es el de la representacion, siempre en retirada respecto de Lo que, de El, se sus-
trae a toda aprehension imaginaria y mental en el retiro de su Misterio incognoscible.
Cuando Dios no es ya mas gque una imagen, una «vision mental» podriamos decir, apa-
rece la posibilidad de ponerlo aparte, de «irrealizarlo» y, en Gltima instancia, de negarlo.
Por contraste con este empobrecimiento metafisico de la imagen siempre en situacion de
carencia con relacion a la riqgueza metafisica del monoteismo integral, la procesion teo-
fanica (tajalli) de las realidades creaturales, y con ella de los Nombres divinos, se espe-

L H. Corbin, Temple et Contemplation, Flammarion, Paris, 1981, p. 267 [Templo y contempla-
cion, trad. M. Tabuyo y A. L6pez, Trotta, Madrid, 2003].



11

cifica segin el modo de una multiplicacion siempre enraizada en la Unidad: 1x1x1x1...
=1. Ninguna realidad puede de este modo escapar, por decirlo asi, a la Unidad que la
forma y la despliega, puesto que su unicidad misma, unidad relativa evidentemente,
procede de la Unidad superior y Unica que le da existencia. Es esto lo que hace decir a
Schuon que lo Absoluto de lo divino se refleja en lo absoluto de las cosas en tanto que
existen, mientras que la Perfeccion en si se manifiesta en la perfeccion cualitativa de
cada realidad creada. Aqui la imagen no es, en el fondo, nada distinto a la afirmacion de
la unidad en el despliegue teofanico que manifiesta la misma unidad fundamental de
esencia en cada ser existenciado por la voluntad divina. Mientras que la vision exotérica
de la unidad atribuye a cada realidad creada una independencia, un espesor, que la cons-
tituye como monada ilusoriamente sustraida del Acto divino, la vision esotérica de la
identificacion de lo maltiple recupera cada realidad en la Unicidad de la que procede y a
la que manifiesta. Esta procesion o manifestacion creadora es con frecuencia contem-
plada como derivada del Verbo, el Sonido o la Vibracion primordial, sin duda porque
estos simbolos auditivos se refieren a una realidad interior y sugerente, cuya continui-
dad con la manifestacion no se puede poner en cuestion. Pero igualmente puede ser con-
templada como un surgimiento de luz creadora, un fiat que proyecta las formas de la
Noche de la Esencia en el dia de la manifestacion. De este modo, una imagen divina es
real en cuanto que esta bafiada, por decirlo asi, por la luz, en cuanto que participa toda-
via del aura divina de la que apenas se separa.

Este modelo de la imagen espiritual nimbada por la realidad divina, como la del
Cristo transfigurado en el monte Tabor, no puede estar mas lejos de nuestra practica co-
tidiana de las imagenes en el mundo contemporaneo. Mientras que la imagen sagrada
sugiere una plenitud que la preserva siempre de todo exceso o inflacién, el mundo mo-
derno multiplica y colecciona las imagenes, como si se tratara de colmar un vacio.
Nuestra vida psiquica participa, a menudo para nuestro gran perjuicio y como de forma
irresistible, de ese ambiente imaginario. Se trata Unicamente de phantasmata, de pro-
yecciones de sombras sobre la pared de la caverna del mito platonico. Los nuevos me-
dios de reproduccion y difusion de la imagen constituyen en este sentido una verdadera
inflacion de representaciones graficas, electrénicas, virtuales. La funcion, la finalidad de
estas imagenes es la inversa que la del simbolo: se trata de aprisionarnos por completo,
por decirlo asi, en las mallas visuales de una realidad «irreal» que funciona paraddjica-
mente para el hombre moderno como un suplemento de realidad. La television, el cine e
internet son otros tantos medios de entregarse a la ilusion de afiadir realidad a nuestra
realidad, de aumentar el campo de lo real. Sin embargo, muy paraddjicamente, incluso
estas herramientas de irrealizacion pueden llevarnos a la Realidad en virtud de la verdad
0 la belleza de los contenidos de los que se convierten accidentalmente en vehiculo,
puesto que la belleza estd en todas partes. Como si se tratara asi de reconocer que no
hay modo de escapar de lo Real, puesto que ni siquiera la ilusion puede estar aislada del
Acto de ser: ella misma participa del Ser del que no ofrece mas que una version enga-
fiosa, por decirlo asi. Pero como quiera que sea de esta inevitable irrupcion de la belleza
y la realidad incluso en el dominio de la ilusion visual, es un hecho que la civilizacién
moderna de la imagen es en lo esencial un espejuelo, y el mayor productor de espejis-
mos que se pueda imaginar. Schuon escribe en alguna parte que el hombre moderno es
visual por pasividad. Nos abandonamos al flujo de los fendmenos porque su impresion
de infinidad nos ofrece una ilusion de ser, por compensacion al ser que somos incapaces
de aprehender vy realizar en nosotros. El lugar cada vez mayor que la inflacion visual
ocupa en la vida moderna es como el sintoma o la medida del vacio de la existencia
contemporanea, de la incapacidad para descansar en el ser y, sobre todo, para encontrar
la esencia de toda imagen verdadera en la interioridad.



12

La idea platonica de eikasia remite a esa superficie de apariencia imaginaria que
constituye todo el artificio seductor de la imagen en el mundo moderno, y que conducia
——por reaccion— a Corbin a forjar el término «imaginal» para diferenciar la imagina-
cién activa, creadora y ontoldégicamente objetiva de las producciones pasivas y espiri-
tualmente estériles de la psique. Mientras que la imaginacion moderna encierra en una
especie de alucinacién personal y colectiva decretada «original» y «creadora», pero de
hecho absolutamente cadtica y arbitraria, el imaginal cuyo sentido Corbin se esfuerza en
restaurar unifica el sujeto a través de todos los planos del ser que se unen en él, de lo es-
piritual a lo fisico por mediacion de esa zona intermedia en la que la imaginacion des-
pliega sus visiones y sus simbolos. De este modo, en contraste con la clausura, abierta
como fraude, de la imaginacion infernal de la modernidad, el simbolo verdadero es libe-
rador, puesto que nos conduce, de una forma u otra, a cerrar los ojos después de tenerlos
muy abiertos, 0 a abismarnos en la profundidad espiritual que su superficie sugiere y a
la cual nos invita.

*

La disyuncién entre doctrina metafisica y simbolo imaginal, que una vision de-
masiado exclusiva de las cosas podria contribuir a consagrar, revela sus limites con cla-
ridad cuando se contempla el vinculo entre contemplacion intelectual e imagen simbdli-
ca. Este vinculo aparece a plena luz, por ejemplo, en las magistrales meditaciones de
Guénon sobre la universalidad de un simbolo como la Gran Triada china. Originalmen-
te, y etimologicamente, la contemplacion es, en efecto, teoria, es decir theoria, del ver-
bo griego thead. El conocimiento es vision, como lo indica la referencia hindu a los ris-
his o videntes que estan en el origen del Veda, término sanscrito que esta, por lo demas,
emparentado con el verbo griego oida, ver. Existe, pues, una profunda analogia entre la
vision, en tanto que modo de percepcion inmediata y estatica, y el conocimiento enten-
dido en el sentido contemplativo de intuicion intelectiva. De este modo, la idea misma,
idea o eidos, propone un campo semantico indisociable de la imagen. La nocion de
forma sugiere por otra parte, tanto en griego (morphhé) como en latin (forma), una pro-
funda correspondencia entre lo intelectual y lo visible, entre el arquetipo y la forma. La
metafisica es, pues, una vision tanto como la imagen es en si misma una metafisica. El
arquetipo es la esencia de la forma que cristaliza extrinsecamente su contenido informal,
mientras que la forma abraza en su armonia y su misterio toda la extension de la Reali-
dad.

*

En su libro sobre el lenguaje mistico, Michael Sells distingue tres posibles apro-
ximaciones a lo inefable espiritual en el dominio de la expresion escrita?. Se trata, pues,
o0 bien de elegir el silencio, reconociendo asi que las formas conceptuales y verbales son
completamente incapaces de «decir» lo divino, o bien de situarse sobre una linea de di-
vision que distingue entre el En Si indecible de lo divino y su proyeccion, o su reflejo,
en el entendimiento humano, o bien, por dltimo, de proceder segun la «l6gica superior»
del apofatismo a una especie de negacidn perpetua que regresa indefinidamente hacia
una Realidad en si inaccesible. Ciertas analogias en el dominio de la imagen se imponen
aqui a nuestra reflexion a partir de las observaciones de Sells sobre el lenguaje mistico
de lo indecible. En principio, el silencio corresponde, de manera evidente, al iconoclas-
mo espiritual de aquellas tradiciones que rechazan, o tienden a rechazar, las mediacio-
nes visuales. Es, por ejemplo, la perspectiva del tanzih islamico, la «abstraccion» que
coloca lo divino a una insuperable distancia de lo terrenal, protegiéndolo asi de toda
contaminacién de lo relativo, por decirlo de algin modo. Es también el punto de vista

2 M. Sells, Mystical Languages of Unsaying, University of Chicago Press, Chicago y Londres,
1994, pp. 2-3.



13

de la «mistica abstracta» de un Benito de Canfield, o de las corrientes semiquietistas,
que desconfian de las mediaciones conceptuales e imaginales en materia de meditacién
para atenerse a una aprehension sintética del Ser. La insistencia de Meister Eckhart so-
bre el Vacio supremo y la Desnudez suprema de la Divinidad es también muy represen-
tativa de este planteamiento. El segundo punto de vista esté representado, en cierto sen-
tido, por la adoracion hindu de las formas en las diversas figuras de dioses y avataras,
las divinidades preferidas (ishta devata) que son otras tantas refracciones del Absoluto
en la relatividad. Aqui el Absoluto puede ser contemplado como nirguna o saguna, no
cualificado o cualificado, absoluto o relativo, y esta distincion tiene con toda evidencia
una incidencia sobre la cuestion de la imagen puesto que sélo el Brahma cualificado,
saguna, en tanto que Suprema Determinacién, puede dar lugar a subsecuentes determi-
naciones divinas encarnadas en las formas sagradas. Se trata de adorar la imagen per-
maneciendo claramente consciente de que no da acceso mas que a un reflejo, caritati-
vamente adaptado a los limites de lo humano, del inagotable Misterio de Brahma. La
perspectiva apofatica, por ultimo, encuentra su expresion en las imagenes, formas audi-
tivas y visuales, que afirman lo divino anulandose ellas mismas, de algin modo, en esta
afirmacion. Esta tendencia puede aparecer bajo diversas formas. Esta en principio la es-
tilizacion hieratica del icono cristiano, cuya afinidad con el apofatismo ha sido subraya-
da en la teologia mistica del Oriente cristiano, como testimonia la obra de Vladimir
Lossky. Segun el tedlogo ortodoxo Olivier Clément: «Hay en el icono una abstraccion
que conduce a una figuracion mas alta, una abstraccion que esta muerta a este mundo y
que permite un vislumbre del mundo por venir» (4 propos d’une théologie de l’icone).
Esta estilizacion superior revela en el icono «un caracter apofatico: rostro de rostros y
rostro de lo Inaccesible...» (ibid.) Lo inaccesible se da y se sustrae simultaneamente a
nuestra captacion, en una profundidad continuamente acrecentada que nos convoca a lo
Infinito. Se debe igualmente mencionar, en un registro analogo aunque totalmente dife-
rente desde el punto de vista de sus perspectivas metafisicas y de su economia espiri-
tual, la cultura de las formas artisticas elaborada por el Zen, que sugiere una raiz infor-
mal de las formas, un Origen sin origen que supera todas las representaciones y todas
las reflexiones. La intuicidn del Vacio es aqui inmanente a toda captacion de las formas
visuales. Se podria incluso decir que las preside. Desde esta perspectiva, ampliamente
influenciada por la vision taoista, las formas se separan del Vacio sugiriéndolo. Aqui la
forma visual conserva siempre algo de provisional, de inacabado, de difuminado o vela-
do, dejando asi via libre a Lo que, por ellas y en ellas, se da a vislumbrar y a realizar.
Directamente relacionado con esta cuestion de la realizacion espiritual, el pro-
blema metddico del tratamiento espiritual de la imagen se encuentra en el centro del es-
tatuto metafisico de esta Ultima, puesto que la metafisica es tradicionalmente insepara-
ble de su realizacidén en una sabiduria vivida. Se debe hablar aqui de una verdadera al-
quimia de la imagen, en el sentido de transmutacidén de su materia visible en una subs-
tancia arquetipica. Esta transmutacion puede contemplarse desde dos puntos de vista,
uno objetivo y otro subjetivo. La primera modalidad corresponde a la irrupcion del ar-
quetipo a través de la forma que le sirve de soporte, ya sea esta irrupcion funcion de la
inspiracion artistica o de la eficacia sacramental. A este respecto, Schuon ha podido ha-
blar, de forma muy sugerente, de una «quema» de la imagen por el arquetipo. EI simbo-
lo de la quema implica una forma de destruccién, pero evoca también una calcinacion,
es decir, en el fondo, una reduccién de la forma a su pura condensacion mineral, por de-
cirlo asi. EI mas alto grado de luz e intensidad ontoldgica de los estados superiores im-
plica una especie de reduccion de los estados inferiores a través de los cuales los prime-
ros pueden incidentalmente manifestarse. La pintura cristiana del icono remite asi, en
una gran medida, a una especie de estilizacion celestial que esta en las antipodas del na-



14

turalismo. Se trata de poner de relieve el enraizamiento celestial de los fendmenos vy, a
la vez, su incapacidad material para transmitir las realidades espirituales en su propia
forma. Tales imagenes invitan, pues, en su textura misma, a superar el plano de una sa-
tisfaccion formal que desembocara tan s6lo en una complacencia estética o una tautolo-
gia naturalista. Schuon expresa este misterio en los términos siguientes:

Si partimos de la idea de que la «forma» se opone necesariamente, en un cierto sentido,
a la «esencia» —entendiendo ésta como interioridad universal y aquella como exterioridad «ac-
cidental»—, podremos explicar ciertas deformaciones que practica el arte sagrado por una reduc-
cion a la esencia o, si se prefiere, una «quema por la esencia». La esencia aparece entonces como
un «fuego interior» que desfigura, 0 como un «abismo» que rompe las proporciones, de tal modo
que lo «informe» sagrado —que no es cadtico sino espiritual— es como una irrupcion de la
esencia en la forma.®

Una reduccidn similar se opera desde el punto de vista de la recepcién o la con-
templacion de la imagen. Se trata entonces de una consideracion subjetiva de la obra
espiritual. Martin Lings ha expresado este misterio de la interiorizacion de la belleza
formal en términos de vibracion. Seguir la vibracion provocada por la imagen implica
una disciplina de interiorizacion de la exterioridad. Su principio es presentado de este
modo:

La facultad de percepcion exterior directa debe estar ligada a la de percepcion interior
directa, y este vinculo constituye «la cuerda del recuerdo espiritual», ya mencionada, que hay
que hacer vibrar a fin de que la facultad interior se despierte y la «glorificacion» sea «compren-
dida».4

Es en este nivel donde la metafisica de la imagen adquiere su sentido mas real y
maés profundo: la vibracion en cuestion no es otra cosa, en efecto, que el eco de la propia
vibracion creadora. Reconociendo la belleza de la imagen, reconozco por ella la inten-
cién creadora que la ha proyectado en la existencia. Si esta imagen me conmueve en lo
mas profundo de mi mismo es precisamente porque transmite una vibracion de infinitud
a la que la Unica respuesta perfectamente consecuente —superadas las trampas provi-
sionales de la exterioridad— sd6lo puede ser un recuerdo de Lo que yo soy.

Patrick Laude
Professor, Georgetown University School
of Foreign Service in Qatar

(Traduccion: Maria Tabuyo y Agustin Lopez)

3 F. Schuon, Castes et Races, Arche, Milan, 1982, p. 83 [Castas y razas, trad. F. Gutiérrez y E.
Serra, Olafieta, Palma de Mallorca, 1983].

4 M. Lings, Qu est-ce que le soufisme, Seuil, Paris, 1977, pp. 73-74 [¢ Qué es el sufismo, trad. A.
Corniero, Taurus, Madrid, 1981].



